أحاديث في الدعوة والتوجيه

# صريبث

# إِنَّ اللَّهِ الْحِيدَ الْحَيْدَ الْحِيدَ الْحَيْدَ الْحِيدَ الْحِيدَ الْحَيْدَ الْحِيدَ الْحَيْدَ الْحِيدَ الْ

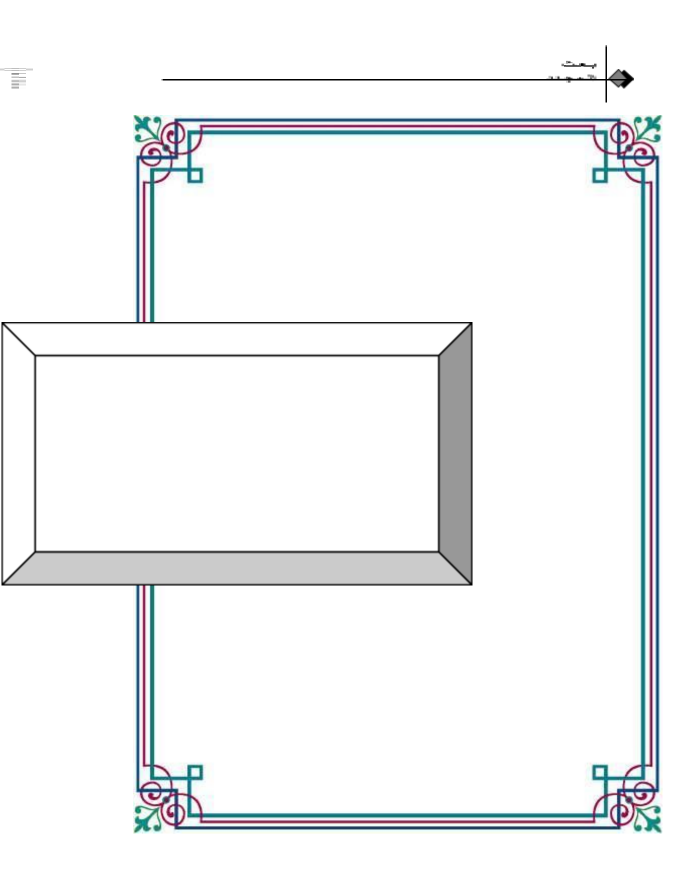
دراسة لمصدرية التلقي في هذا الدين

إعسداد أ. د. فالح محمد بن فالح الصغير

الأستاذ بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

----

## حديث إن الله كتب الإحسان على كل شيء



#### المقدمة

الحمد لله الذي بعث في الأميين رسولًا منهم يتلو عليهم آياته، ويزكيهم، ويعلمهم الكتاب والحكمة، وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمةً للعالمين؛ الذي بعثه الله بين يدي الساعة بشيرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، وعلى آله وصحبه الطيبين الطاهرين الذين اقتفوا أثره، وسلكوا نهجه، وآزروه في المحن والشدائد، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. أما بعد:

فإن دين الإسلام دين كامل وشامل، دين السعادة والراحة والطمأنينة، ارتضاه الله لهذه الأمة، وأكمله على حبيبه وخيرة خلقه؛ محمد بن عبد الله غ، كما قال تعالى: (چچچچچچچچيديدد) [المائدة: 3] فلا يقبل دين عند الله سواه، كما قال تعالى: (ققة چچجچچچچچ) [آل عمران:85].

وإن الشريعة الإسلامية قد تميزت عن سائر النظم والنظريات والأديان في القديم والحديث، بما لديها من مصادر للتشريع، وتلقي العلوم والمعارف، تلك المصادر التي تستمد قوة بقائها وصلاحيتها من الله تعالى، خالق البشر وفاطرهم، والعالم بحاجاتهم وأحوالهم، فوضع هذه المصادر لتكون هدى ورحمة لهم في تحقيق المنافع ودرء المفاسد، ورأس هذه المصادر الكتاب والسنة، كما جاء في الحديث: «تركت فيكم أمرين، لن تضلوا ما تمسكتم بهما؛ كتاب الله وسنة نبيه»(1).

فكل من يريد معرفة الشريعة، والعمل بها؛ فلا بدله من الرجوع إلى هذين المصدرين الأساسيين، والنهل من هذين المنبعين الصافيين، والعض على هذين الأساسين المتينين بالنواجذ، حتى يفوز برضا الرب تبارك وتعالى، ويدخل الجنات العلى.

الموطأ للإمام مالك، كتاب القدر، باب النهي عن القول بالقدر ( $\omega$ :564) وينظر ما كتبته عن هذا الحديث في الرسالة المستقلة.

واستشعارًا بأهمية المصدر الثاني من هذين المصدرين قمنا بدراسة بعض الأحاديث النبوية المشرقة؛ دراسة حديثية توجيهية، ومنها هذا الحديث النبوي الرائع الذي يهتم بمبدأ عظيم من مبادئ الإسلام، وهو «الإحسان». ذلك المبدأ الذي أمر الله به في كتابه العزيز في قوله تعالى: (چچچچچچچيديددددددددد) [النحل:90].

قال ابن مسعود: «هذه أجمع آية في القرآن؛ لخير يمتثل، ولشر يجتنب».

وقال النقاش: يقال: «زكاة العدل الإحسان، وزكاة القدرة العفو، وزكاة الغنى المعروف، وزكاة الجاه كتب الرجل إلى إخوانه»(2).

وفيما يلي من الصفحات نعيش في رحاب هذا الحديث الشريف فهمًا ودراسةً واستنباطًا للأحكام القيمة، والدروس النافعة لكل مسلم، ولكل مستقيم على هذا الدين، ولكل من يريد رفعة درجاته، وتكفير سيئاته، ولكل داعية يريد سلوك صراط الله تعالى على فهم وبصيرة.

وتأتي هذه الأهمية العظيمة في مثل هذه الأوقات التي اختلطت فيها المفاهيم بين غلو وتقصير، وإفراط وتفريط، ومزج المصطلحات، وعدم تمييز بينها، وإعمال بعضها في موضع الآخر، وإهمال لكثير منها، فطبق الإسلام منقوصًا، وحدث عدم التوازن، وحمّل ما لا يحتمل، فجُرّت الويلات على الإسلام وأهله، فوجب البيان مستندًا لحديث الصادق المصدوق عليه الصلاة والسلام.

وقد توخيت في هذا البيان محاولة التوسط بين الإيجاز والإطناب، مذكرًا للعالم، ومعلمًا للمتعلم، ومنبهًا للغافل، فيه الإشارة تغني عن صريح العبارة، والإيجاز عن الإطناب.

أسأل الله تبارك وتعالى أن ينفعنا بما علمنا، ويعلمنا ما ينفعنا،

<sup>(165/10)</sup> تفسير القرطبي، المجلد الخامس، (10/ 165).

ويزيدنا هدى وتقى وعلمًا نافعًا، وعملًا صالحًا، وأن يجعل هذا العمل من المدخرات، وأن يعفو عن الزلل والتقصير؛ إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وكتبه

فالح بن محمد بن فالح الصغير المشرف العام على موقع شبكة السنة وعلومها faleh@alssunnah.com

#### نص الحديث

قال الإمام مسلم رحمه الله في صحيحه:

حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ، حَدَّثَنَا إسماعيل بْنُ عُلَيَّةَ، عَنْ خَلَادٍ بْنِ خَلَادٍ الحَدَّاءِ، عَنْ أَبِي قِلابَةَ، عَنْ أَبِي الْأَشْعَثِ، عَنْ شَدَّادِ بْنِ أَوْسٍ قَالَ: «إِنَّ الله كَتَبَ أَوْسٍ قَالَ: «إِنَّ الله كَتَبَ الْإِحْسَانَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ؛ فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ, وَإِذَا ذَبَحْتُمْ الْإِحْسَانَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ؛ فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ, وَإِذَا ذَبَحْتُمْ «فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ, وَإِذَا ذَبَحْتُمْ «فَأَحْسِنُوا الْقَبْلَةَ وَالْمَرْحُ ذَبِيحَتَهُ «فَلُرْحُ ذَبِيحَتَهُ

[رواه مسلم وغيره من أصحاب السنن]

#### ً الوقفة الأولى تخريج الحديث

هذا الحديث رواه مسلم في صحيحه: كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان، باب الأمر بإحسان الذبح، برقم: (1955).

وأبو داود في سننه: كتاب الضحايا، باب في النهي أن تصبر البهائم والرفق بالذبيحة، برقم: (2814) بلفظ: «فإذا قتلتم فأحسنوا، قال: غير مسلم، يقول: فأحسنوا القتلة».

والترمذي في جامعه: كتاب الديات، باب ما جاء في النهي عن المثلة، برقم: (1409).

#### وقد ذكره النسائي في سننه في خمسة مواضع وهي:

- كتاب الضحايا، باب الأمر بإحداد الشفرة، برقم: (4410).
- كتاب الضحايا، باب ذكر المنفلتة التي لا يقدر على أخذها، برقم: (4416).
- كتاب الضحايا، باب حسن الذبح، برقم: (4417) و(4418) و(4419).

وابن ماجه في سننه: كتاب الذبائح، باب إذا ذبحتم فأحسنوا الذبح، برقم: (3170).

والدارمي في سننه: كتاب الأضاحي، باب في حسن الذبيحة، برقم: (1970) بلفظ: «ثم ليرح ذبيحته».

#### وفي مسند أحمد في أربعة مواضع:

كتاب مسند الشاميين، حديث: شداد بن أوس ا (4/123).

وبلفظ: «ثم ليرح ذبيحته» (4/123).

وبلفظ: «وليحدن أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته» (4/124).

وبلفظ: «وليحد أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته» (4/125).

وخرّج الطبراني في المعجم الأوسط (2/383) برقم: (1667) ما يكون شاهدًا لهذا الحديث.

فعن شداد بن أوس، عن النبي غ: «إن الله تعالى كتب العدل، وإذا أراد أحدكم أن يذبح فليحد شفرته، وليرح ذبيحته».

وخرّجه ابن عدي (6/426) نحوه من حديث سمرة، عن النبي غ قال: «إن الله عز وجل محسن فأحسنوا، فإذا قتل أحدكم فليكرم مقتوله، وإذا ذبح فليحد شفرته، وليرح ذبيحته».

وقال ابن رجب: «هذا الحديث خرجه مسلم دون البخاري من رواية أبي قلابة، عن أبي الأشعث الصنعاني، عن شداد بن أوس، وتركه البخاري لأنه لم يخرج في صحيحه لأبي الأشعث شيئًا، وهو شامي ثقة» ( $^{\circ}$ ).

وقال الذهبي في السير: «لم يخرج له البخاري، ولا لأبي سلام؛ لأنهما لا يكادان يصرحان باللقاء، وهو لا يقنع بالمعاصرة»( $^{4}$ ).

(ص: 279). ينظر: جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي، (ص: 279).

<sup>(4/358)</sup> سير أعلام النبلاء للذهبي: (4/358).



### الوقفة الثانية مع كلمات الحديث

يحسن بنا قبل أن نبدأ بالشرح أن نقف وقفةً قصيرةً حول شرح معاني المفردات.

«ثنتان»: أي: خصلتان اثنتان، هما؛ إحسان القتلة وإحسان الذبحة(5).

قال الطبري: «يعني بقوله: ( ك كل): فرض عليكم الصيام»(6).

وبمعنى أوجب: كما قال السندي في شرح الحديث: «إن الله كتب الإحسان على كل شيء»، «أي: أوجب عليكم الإحسان في كل شيء»، (٦).

وقال الطيبي: «أي أوجب، مبالغة لأن الإحسان هنا مستحب»( $^{8}$ ). والمراد بالإيجاب الندب المؤكد( $^{9}$ ).

وبمعنى أمر: يقول صاحب التحفة في شرح هذا الحديث: «أي أمركم بالإحسان في كل شيء»(10).

«الإحسان»: قال القرطبي: «وأما الإحسان فقد قال علماؤنا: الإحسان مصدر أحسن يُحسن إحسانًا، ويقال على معنيين: أحدهما متعد بنفسه، كقولك: أحسنت كذا، أي حسّنته وكملته، وهو منقول بالهمزة من حسن

 $<sup>^{5}</sup>$ ) شرح سنن النسائي للسندي، (المجلد الرابع) ( $^{7}$  (229).

 $<sup>(252)^6</sup>$  تفسير الطبري، (3/152).

 $<sup>^{7}</sup>$  () شرح سنن النسائي للسندي (المجلد الرابع) ( $^{7}$  (227).

<sup>(2)</sup> تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي (2/310).

<sup>(7/7)</sup> (المجلد الرابع) ((7/722)).

<sup>(2/2)</sup> تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي (2/2).

الشيء. وثانيهما: متعد بحرف جر، كقولك: أحسنت إلى فلان، أي أوصلت إليه ما ينتفع به $(^{11})$ .

وقال الشوكاني: «وأما الإحسان فمعناه اللغوي يرشد إلى أنه التفضل بما لم يجب كصدقة التطوع، ومن الإحسان فعل ما يثاب عليه العبد مما لم يوجبه الله عليه في العبادات وغيرها، وقد صح عن النبي غ أنه فسر الإحسان بأن يعبد الله العبد حتى كأنه يراه, فإن لم يكن يراه فإن الله يراه. فقال في حديث ابن عمر ب الثابت في الصحيحين: قال جبريل عليه السلام ما الإحسان يا رسول الله؟! قال: «والإحسان أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك»(12). وهذا هو معنى الإحسان شرعًا(13).

رعلى كل شيء»: على بمعنى «إلى» أي: كتب الإحسان إلى كل شيء $^{(14)}$ .

أو بمعنى «في» أي: أمركم بالإحسان في كل شيء(<sup>15</sup>).

أو بمعنى «اللام» متعلقة بالإحسان، ولا بد من «على» أخرى محذوفة بمعنى الاستعلاء المجازي متعلقة بكتب، والتقدير: كتب على الناس الإحسان لكل شيء(16).

«القتلة»: يقول ابن الأثير: القتلة بالكسر: الحالة من القتل، وبفتحها:

<sup>(166/10)</sup> تفسير القرطبي، المجلد الخامس، (166/16).

أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل النبي غ عن الإيمان والإسلام والإحسان، برقم: (50)، ومسلم في صحيحه في كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، برقم: (9).

<sup>(188/3)</sup> فتح القدير للشوكاني (188/3).

<sup>(2)</sup> تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي (2/310).

داود، (8/ تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي (2/ 310), وعون المعبود شرح سنن أبي داود، (8/ (10)).

<sup>(2/2)</sup> تحفّه الأحوذي شرح جامع الترمذي (2/ 310).

**\** 

المرة منه. وقد تكرر في الحديث، ويفهم المراد بهما من سياق اللفظ(17).

«إحسان القتل»: اختيار أسهل الطرق وأقلها ألمًا(18).

ويقول السندي: «إحسان القتلة: أن لا يمثل، ولا يزيد في الضرب»( $^{(19)}$ ).

ويقول النووي: «وقوله: «فأحسنوا القتلة» عام في كل قتيل من النبائح، والقتل قصاصًا، وفي حد، ونحو ذلك» ( $^{20}$ ).

«الذبحة»: يقول النووي: «وقع في كثير من النسخ أو أكثرها: «فأحسنوا الذبح» بفتح الذال بغير هاء، وفي بعضها «الذبحة» بكسر الذال وبالهاء كالقِتلة، وهي الهيئة والحالة»(21).

«إحسان الذبح»: الرفق بها؛ فلا يصرعها بعنف, ولا يجرها للذبح بعنف, ولا يذبحها بحضرة أخرى(22).

«وليُحد»: من الإحداد بضم الياء، يقال: أحدّ السكين وحدَّدها واستحدّها بمعنى(23).

يقول الفيروز آبادي: «وحد السكين وأحدها وحددها مسحها بحجر أو مبرد فحدت»( $^{24}$ ).

النهاية في غريب الحديث لابن الأثير (4/ 13)، ولسان العرب لابن منظور، المجلد السابع، (14/67).

 $<sup>^{18}</sup>$  تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي ( $^{2}$ ).

<sup>(7/7)</sup> شرح سنن النسائى للسندي، (المجلد الرابع) ((7/722).

<sup>(107/13)</sup> (المجلد الخامس) (13/ (107/13)).

المرجع السابق.  $()^{21}$ 

عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم آبادي (8/10).

<sup>(107/13)</sup> (المجلد الخامس) (13/ (107/13)).

القاموس المحيط للفيروز آبادي، (1/297).

ويقول الرازي: «وتحديد الشفرة وإحدادها واستحدادها بمعنی»( $^{25}$ ). أي: ليجعله حادًا سريع القتل( $^{26}$ ).

«شَفْرة»: بفتح الشين وسكون الفاء: السكين العظيم, والجمع: شفار (27).

«وليُرِحْ»: بضم الياء وكسر الراء من «أراح» إذا حصلت راحة. أي: فليرح ذبيحته بإحداد السكين وتعجيل إمرارها(28).

«الذبح»: يقول الرازي: «الذبح معروف وبابه قطع، والذبح بالكسر ما يذبح، ومنه قوله تعالى: (تشف) [الصافات:107] والذبيح المذبوح، والأنثى ذبيحة، وإنما جاءت بالهاء لغلبة الاسم عليها»(29).

(126:) مختار الصحاح للرازي (ص(25:)).

<sup>(7/7)</sup> شرح سنن النسائي للسندي، (المجلد الرابع) ((7/722).

القاموس المحيط للفيروز آبادي، (2/63).

 $<sup>^{28}</sup>$  () (107/13) (المجلد الخامس) (13/ 107).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) مختار الصحاح للرازي (ص:219).

## الوقفة الثالثة الإحسان مبدأ إسلامي عظيم

إن الشريعة الإسلامية قد اهتمت بحاجات الإنسان بكاملها مراعية بذلك مصلحته الفردية، ومصلحة مجتمعه الذي يعيش فيه، دون النظر إلى لونه أو جنسه أو ماهيته، والفارق بين الإنسان والآخر هو فارق واحد لا غيره وهو التقوى، فعلى أساس هذا الفارق يكرم الإنسان ويهان, كما قال تعالى: (ججج ججچچچچچچچچچچچچچچچچچچ (الحجرات: 13]، فمن الأشياء التي تدل على التقوى وتزيد فيه: الإحسان مع كل أحد، وفي كل شيء، ولقد اعتنى الرسول غ عناية كاملة بهذا الجانب اتضحت في أوامره ونواهيه وأفعاله وأقواله وتقريره، مؤكدًا ومستفيضًا على ما جاء به القرآن من ترغيب خاص على اختياره.

قال ابن مسعود  $\|\cdot\|$  «هذه أجمع آية في القرآن؛ لخير يمتثل، ولشر يجتنب»( $^{(30)}$ ).

ومن أمره قوله تعالى: (هههه عرر) [البقرة:195].

والإحسان من أعلا مقامات التعامل مع الله ومع الخلق، والنصوص من الكتاب والسنة الدالة عليه كثيرة، منها قوله تعالى: (يئجئحئمئى ئي بج بح) [النحل:128].

وقوله تعالى: (ڻڻڻڻهُهُمهم، إالعنكبوت: 69].

وقوله تعالى: (ددئائائم ئمئوئوئۇ ئۇئۆ) [المرسلات:43-44].

 $(10^{30})$  تفسير القرطبي، المجلد الخامس، (10/ 165).

وقوله تعالى: (قَقَقَ قَقَجِ جِجٍ) [الزمر:34].

والإحسان صفة حميدة، وهي صفة الأنبياء والمرسلين، وصفة عباد الله المخلصين، كما ذكر تعالى عن نوح: (پ ڀڀٺ ٺ ذذت ت ت ت) [الصافات:79-80].

وقال عن إبراهيم: (ججججج) [الصافات:110-111].

وقال عن موسى وهارون: (ع غ غ ڭ ڭ ك ك و و ) [الصافات:120-121].

وقال عن إل ياسين: (كذنت تن ك )، وكما ذكر عن عدد من الأنبياء في قوله تعالى: (يك ذنت تنت تنت الله الأنبياء في قوله تعالى: (يك ذنت تنت تنت الله الله الأنبياء في جها الأنعام: 83-84].

وكما قال تعالى عن أوصاف أهل الجنة: (وُووووُو وَي ببد المائم للم المرسلات: 41- 43]. وقال في موضع آخر: (چچچچچچچچيد دُدُدُ دُدُرُ) [الداريات: 15- 16].

فالإحسان خلق فاضل يجب أن يتلبس به المسلم في جميع مراحل عمره، وينبغي الالتزام به في جميع شؤونه، يقول الشيخ الجزائري منبها أهمية الإحسان في ميادين كثيرة, وفي أبواب الدين كلها، يحسن أن ننقله هنا ونكتفي به، قال: «والإحسان في باب العبادات أن تؤدى العبادة أيًا كان نوعها، من صلاة أو صيام أو حج أو غيرها أداءً صحيحًا, باستكمال شروطها وأركانها، واستيفاء سننها وآدابها, وهذا لا يتم للعبد إلا إذا كان شعوره قويًا بمراقبة الله عز وجل حتى كأنه يراه تعالى ويشاهده، أو على الأقل يشعر نفسه بأن الله تعالى مطلع عليه، وناظر إليه, فبهذا وحده يمكنه أن يحسن عبادته ويتقنها, فيأتي بها على الوجه المطلوب, وهذا ما أرشد إليه الرسول غ في قوله: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه إليه الرسول غ في قوله: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه

#### فإنه يراكى(31).

وفي باب المعاملات فهو للوالدين ببرهما بالمعروف، وطاعتهما في غير معصية الله، وإيصال الخير إليهما، وكف الأذى عنهما، والدعاء والاستغفار لهما, وإنفاذ عهدهما, وإكرام صديقهما.

وهو للأقارب ببرهم ورحمتهم والعطف عليهم، وفعل ما يجمل فعله معهم، وترك ما يسىء إليهم.

وهو لليتامى بالمحافظة على أموالهم، وصيانة حقوقهم، وتأديبهم، وتربيتهم بالحسنى، والمسح على رؤوسهم.

وهو للمساكين بسد جوعهم، وستر عورتهم، وعدم احتقارهم وازدرائهم، وعدم المساس بهم بسوء، وإيصال النفع إليهم بما يستطيع.

وهو لابن السبيل بقضاء حاجته وسد خلته ورعاية ماله وصيانة كرامته، وبإرشاده إن استرشد وهدايته إن ضل

وهو للخادم بإتيانه أجره قبل أن يجف عرقه، وبعدم إلزامه ما لا يلزمه، أو تكليفه بما لا يطيق وبصون كرامته، واحترام شخصيته.

وهو لعموم الناس بالتلطف في القول لهم, ومجاملتهم في المعاملة، وبإرشاد ضالهم، وتعليم جاهلهم، والاعتراف بحقوقهم، وبإيصال النفع اللذي عنهم.

وهو للحيوان بإطعامه إن جاع، ومداواته إن مرض، وبعدم تكليفه ما لا يطيق، وحمله على ما لا يقدر، وبالرفق به إن عمل، وإراحته إن تعب.

وهو في الأعمال البدنية بإجادة العمل، وإتقان الصنعة، وبتخليص سائر الأعمال من الغش، وهكذا» ا.هـ. كلامه(32).

سبق تخریجه.  $()^{31}$ 

ينظر: منهاج المسلم للشيخ أبي بكر الجزائري، (ص:152-153).  $()^{32}$ 

هذا ملخص لميادين الإحسان التي سنفصلها إن شاء الله، وخلاصة القول في أهميتها: أن النبي غ ربى أصحابه على هذه الخصلة النبيلة، والخلق المتين، فوصل مجتمع الصحابة إلى أعلى قمة في الإحسان، فنعموا بالحياة الطيبة، بل ذلك مما ساعد على انتشار الإسلام. فسموا بحسن خلقهم وإحسانهم إلى الناس، وتواضعهم مع خلق الله.

وهنا همسة في أذن كل داعية ومعلم ومربي الناس الخير؛ ليجيب كل واحد على هذا السؤال, أين نحن من هذه الصفة الحميدة التي لا تأتي إلا بالخير، فما تخلق بها أحد إلا جمَّلته، وما اعتزل عنها أحد إلا شانته. كما قال النبي غ عن الرفق الذي هو جزء من الإحسان: «إِنَّ الرِّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إِلَّا شَانَهُ»(33).

ولعل في الوقفات الآتية ما يجلي مفهوم هذا المبدأ العظيم، ويوسّعه، ويرسخه في النفوس.

صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، برقم: (2594).

## الوقفة الرابعة الإحسان مع الله تعالى

الإحسان: هذه الكلمة التي تعني: الوصول للقمة في التعامل مع الله سبحانه، وفي التعامل مع خلق الله جل وعلا.

ولتجلية هذا المعنى العظيم نبيّن في هذه الوقفة شيئًا من مقتضيات الإحسان مع الله تعالى، مبتدئين بما جاء به النص الكريم، كما في حديث جبريل عليه السلام الذي ذكرت فيه مراتب الدين: فعن ابن عمر ب قَالَ: حَدَّثَتِي أَبِي عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ ١، قَالَ: ﴿ بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ الله غ ذَاتَ يَوْمٍ؛ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُ شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَرِ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَر، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ عَ؛ فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَن الْإِسْلَامِ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله غ: الْإِسْلَامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلَّا الله، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله غ، وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِن اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا. قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِيمَانِ؟ قَالَ: أَنْ تُؤْمِنَ بِالله، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ، قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَن الْإِحْسَانِ؟ قَالَ: أَنْ تَعْبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ؛ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ بَرَاكَ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ؟ قَالَ: مَا المَسْئُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنِ السَّائِلِ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَن أَمَارَتِهَا؟ قَالَ: أَنْ تَلِدَ الْأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ. قَالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ فَلَبِثْتُ مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ لِي: يَا عُمَرُ أَتَدْرِي مَن السَّائِلُ؟ قُلْتُ: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ ﴿ إِنْكُمْ ﴿ (34 ).

<sup>34</sup>) سبق تخریجه.

فذكر في تعريف الإحسان: «الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه, فإن لم تكن تراه فإنه ير اك».

وقد شرح العلماء هذا الحديث وأطنبوا في شرحه، فنذكر فيما يلي ما يتعلق بالإحسان، فعن ابن عباس ب أنه قال: الإحسان: الإخلاص في التوحيد(35).

وقال صاحب التحفة: ﴿والْإِحْسَانُ: مَصْدَرٌ؛ تَقُولُ: أَحْسَنَ يُحْسِنُ إِحْسَانًا. وَيَتَعَدَّى بِنَفْسِهِ وَبِغَيْرِهِ، تَقُولُ: أَحْسَنْت كَذَا إِذَا أَتْقَنْته، وَأَحْسَنْت إِلَى فُلَانٍ إِذَا أَوْصَلْت إِلَيْهِ النَّفْعَ, وَالْأُوَّلُ هُوَ المُرَادُ لِأَنَّ المَقْصُودَ إِثْقَانُ الْعِبَادَةِ، وَقَدْ يُلْحَظُ الثَّانِي بِأَنَّ المُخْلِصَ مَثَلًا مُحْسِنٌ بِإِخْلَاصِهِ إِلَى نَفْسِهِ ﴾(36).

وقال النووي: «قَوْله غ: «الْإِحْسَانُ أَنْ تَعْبُد الله كَأَنَّك تَرَاهُ؛ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ»، هَذَا مِنْ جَوَامِع الْكَلِم الَّتِي أُوتِيهَا غ، لِأَنَّا لَوْ قَدَّرْنَا أَنَّ أَحَدَنَا قَامَ فِي عِبَادَة وَهُوَ يُعَايِن رَبّه سُبْحَانه وَتَعَالَى لَمْ يَتُرُكُ شَيْئًا مِمَّا يَقْدِر عَلَيْهِ مِن الْخُصُوع وَالْخُشُوع وَحُسْن السَّمْت، وَاجْتِمَاعه بِظَاهِرِهِ وَبَاطِنه عَلَى الْاعْتِنَاء بِتَثْمِيمِهَا عَلَى أَحْسَن وُجُوهها إلَّا أَتَى بِهِ، فَقَالَ غ: أُعْبُدُ الله فِي عَلَى الْاعْتِنَاء بِتَثْمِيمِها عَلَى أَحْسَن وُجُوهها إلَّا أَتَى بِهِ، فَقَالَ غ: أُعْبُدُ الله فِي عَلَى الْاعْتِنَاء بِتَثْمِيمِها عَلَى أَحْسَن وُجُوهها إلَّا أَتَى بِهِ، فَقَالَ غ: أُعْبُدُ الله فِي جَمِيع أَحْوَالك كَعِبَادَتِك فِي حَال الْعِيَان؛ فَإِنَّ التَتْمِيم الْمَذْكُور فِي حَال الْعِيَان بَعْمَل الْعَبْد عَلَى عَلَيْهِ؛ فَلَا يُقْدِم الْعَبْد عَلَى الْعَلَامِ الْعَبْد عَلَى عَلَيْهِ؛ فَلَا يُقْدِم الْعَبْد عَلَى الْعِبَادَة وَتَعَالَى عَلَيْهِ؛ فَلَا يُقْدِم الْعَبْد عَلَى الْعَبْد فَيَنْبَغِي أَنْ يُعْمَل لِمُقْتَضَاهُ، فَمَقْصُودُ الْكَلَامِ الْحَثُ عَلَى الْإِخْلُاص فِي الْعَبْد فَيَائِبَعِي أَنْ يُعْمَل لِمُقْتَضَاهُ، فَمَقْصُودُ الْكَلَامِ الْحَثُ عَلَى الْإِخْلُوص فِي الْعَبْد وَمُرَاقَبَةُ الْعَبْدِ، رَبَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي إِثْمَام الْخُشُوع وَالْخُصُوع وَالْخُصُوع وَالْخُصُوع وَالْخُصُوع وَالْخُصُوع وَالْخُصُوع وَالْخُصُوع وَالْخُصُوم وَعَيْر ذَلِكَ» (3°).

وقال صاحب التحفة: ﴿ وَإِحْسَانُ الْعِبَادَةِ الْإِخْلَاصُ فِيهَا، وَالْخُشُوعُ،

<sup>(2/632)</sup> معالم التنزيل للبغوي ((2/632)).

 $<sup>^{36}</sup>$ ) تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي،  $^{354}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> () شرح مسلم للنووي، المجلد (الأول)، (1/157-158).

وَفَرَاغُ الْبَالِ حَالَ التَّلَبُّسِ بِهَا، وَمُرَاقَبَةُ المَعْبُودِ > (38).

وقال السندي في شرح سنن النسائي: «وَالْحَاصِل: أَنَّ الْإِحْسَان هُوَ مُرَاعَاة الْخُشُوع وَالْخُضُوع -وَمَا فِي مَعْنَاهُمَا- فِي الْعِبَادَة عَلَى وَجْه رَعَاهُ مُرَاعَاة الْخُشُوع وَالْخُضُوع -وَمَا فِي مَعْنَاهُمَا- فِي الْعِبَادَة عَلَى وَجْه رَعَاهُ لَوْ كَانَ رَائِيًا حَالَ الْعِبَادَة لَمَا تَرَكَ مَا قَدَرَ عَلَيْهِ مِن الْخُشُوع وَغَيْره، وَلَا مَنْشَأ لِتِلْكَ المُرَاعَاة حَالَ كَوْنه رَائِيًا إِلَّا كَوْنه تَعَالَى مِن الْخُشُوع وَغَيْره، وَلَا مَنْشَأ لِتِلْكَ المُرَاعَاة حَالَ كَوْنه رَائِيًا إِلَّا كَوْنه تَعَالَى، رَقِيبًا عَالِمًا مُطَّلِعًا عَلَى حَاله. وَهَذَا مَوْجُود، وَإِنْ لَمْ يَكُن الْعَبْد يَرَاهُ تَعَالَى، وَلِذَلِكَ قَالَ صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي تَعْلِيله «فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ فَإِنَّهُ وَلِلَكَ الْوَجْه» (قُلُ كَانُ وَهُو يَكُفِي فِي مُرَاعَاة الْخُشُوع بِذَلِكَ الْوَجْه» (39).

وقد نبه الحافظ ابن حجر في الفتح على ضلال بعض الصوفية، حيث حملوا هذا الحديث على مزاعمهم الباطلة، فيقول: «وَأَقْدَمَ بَعْض عُلَاة الصُّوفِيَّة عَلَى تَأْوِيل الْحَدِيث بِغَيْر عِلْم، فَقَالَ: فِيهِ إِشَارَة إِلَى مَقَام المَحْو وَالْفَنَاء. وَتَقْدِيره «فَإِنْ لَمْ تَكُنْ» -أَيْ: فَإِنْ لَمْ تَصِرْ- شَيْئًا وَفَنِيت عَنْ نَفْسك حَتَّى كَأَنَّك لَيْسَ بِمَوْجُودٍ فَإِنَّك حِينَذٍ تَرَاهُ. وَغَفَلَ قَائِل هَذَا - لِلْجَهْلِ بِالْعَرَبِيَةِ مَنْ أَنَّهُ لَوْ كَانَ المُرَاد مَا زَعَمَ لَكَانَ قَوْله: «تَرَاهُ» مَحْذُوف الْأَلِف ; لِأَنَّهُ عَنْ أَنَّهُ لَوْ كَانَ المُرَاد مَا زَعَمَ لَكَانَ قَوْله: «تَرَاهُ» مَحْذُوف الْأَلِف ; لِأَنَّهُ طُرُق هَذَا الْحَدِيث بِحَذْف الْأَلِف, وَمَن ادَّعَى أَنَّ إِثْبَاتِهَا فِي الْفِعْل المَجْزُوم طُرُق هَذَا الْحَدِيث بِحَذْف الْأَلِف , وَمَن ادَّعَى أَنَ إِثْبَاتِهَا فِي الْفِعْل المَجْزُوم عَلَى خِلَاف الْقَدِيث بِحَذْف الْأَلِف , وَمَن ادَّعَى أَنَ إِثْبَاتِهَا فِي الْفِعْل المَجْزُوم عَلَى خِلَاف الْقَياس فَلا يُصَار إلَيْهِ إِذْ لَا ضَرُورَة هُنَا. وَأَيْضًا فَلُو كَانَ مَا عَلَى خِلَاف الْقَيْل هَذَا الْحَدِيث بِحَذْف الْقَيْل هَوَاله «فَإِنَّهُ يَرَاك» ضَار وَلَيْ الْمَدْرُوم وَمِمَّا يُفْسِد تَأْوِيله رَوَايَة كَهْمَس، فَإِنَّ لَفْطَهَا: «فَإِنَّك إِنْ لَا تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاك»، وَلَيْه بَرَاك » وَكَدَلِكَ فِي رَوَايَة الله مِنْ عَلَى الرَّوْيَة لَا عَلَى الْكُون وَكَذَلِكَ فِي رَوَايَة أَيْد التَقْويل المَذْكُور , وَفِي رَوَايَة أَبِي فَرْوَة : «فَإِنْ لَمْ وَايَة بَلَا عَلَى الْرُونِي النَّوْيل المَذْكُور , وَفِي رَوَايَة أَبِي فَرْوَة : «فَإِنْ لَمْ الْتَلُومُ لَوْ الله وَلْمُول التَنْوَى عَلَى الرَّوْيَة الله التَّلُويل المَذْكُور ، وَفِي رَوَايَة أَبِي فَرْوَة : «فَإِنْ لَمْ التَّوْوِل المَدْعُور الله عَلَى الرَّوْية الله التَلُول المَوْرة فَي مَرَاك »، وَنَحُوه فِي حَدِيث أَنس وَابْن عَبَاس وَكُلٌ هَذَا يُبْطِل التَّأُويل المَدْعُون المَنْ عَلَى اللهُ وَلَا هَذَا يُبْطِل التَّلُو الْعَلَى الْسُولُ اللّهُ وَلَا هَذَا يُنْ اللهُ وَلَا هَذَا يُنْ لَلْكُون اللّهُ الْمُؤْلِق الْمُ الْمَرْور الْمَالُولُ الْمُعْلُولُ اللّهُ الْمُعْلَى الْمُولِ الْمَالْمُ اللّهُ الْمُور

(3/354) تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، (3/354).

<sup>(8/99)</sup> شرح سنن النسائي للسندي، المجلد الرابع، (8/99).

**\** 

الْمُتَقَدِّم. وَالله أَعْلَم > (40).

هذا هو الإحسان مع الله عز وجل كما جاء في الحديث، ويمكن أن نلخص شيئًا من مقتضياته:

قال العلماء رحمهم الله تعالى: إن هذه الآية تشتمل على شرطي قبول العبادة، وهما: أن يكون العمل خالصًا لوجهه الكريم، وأن يكون موافقًا لشريعة النبي غ.

وكما جاء في الحديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «قَالَ الله غ: «قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا أَغْنَى الشُّرَكَاءِ عَن الشِّرْكِ، مَنْ عَمِلَ عَمَلًا أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ»(41).

وقال النووي في شرحه: «مَعْنَاهُ أَنَا غَنِيّ عَن المُشَارَكَة وَغَيْرِهَا فَمَنْ عَمِلَ شَيْئًا لِي وَلِغَيْرِي لَمْ أَقْبَلهُ، بَلْ أَتْرُكهُ لِذَلِكَ الْغَيْرِ وَالمُرَاد: أَنَّ عَمَل المُرَائِي بَاطِل لَا ثَوَاب فِيهِ وَيَأْثُم بِهِ» (42).

وقد جاء وعيد شديد لمن يعمل لأجل الناس ولا يخلص العمل شه وحده، فعن أبي هريرة ا قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «إِنَّ أَوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَيْهِ: رَجُلُ اسْتُشْهِدَ فَأْتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: قَاتَلْتُ فِيكَ حَتَّى اسْتُشْهِدْتُ. قَالَ: كَذَبْتَ. وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: كَذَبْتَ. وَلَكِنَّكَ قَاتَلْتَ

ور العسقلاني (1/ 120). فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (1/ 120). (100, 100)

صحيح مسلم، كتاب الزهد و الرقائق، باب من أشرك في عمله غير الله، برقم: (2985).

 $<sup>^{42}</sup>$  شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد التاسع، (18/ 115-116).

لِأَنْ يُقَالَ جَرِيءً! فَقَدْ قِيلَ؛ ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ. وَرَجُلٌ تَعَلَّمَ الْعِلْمَ وَعَلَّمَهُ، وَقَرَأَ الْقُرْآنَ، فَأْتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا؟ قَالَ: تَعَلَّمْتُ الْعِلْمَ وَعَلَّمْتُهُ، وَقَرَأْتُ فِيكَ الْقُرْآنَ، قَالَ: كَذَبْتَ. وَلَكِنَّكَ تَعَلَّمْتَ الْعِلْمَ لِيُقَالَ عَالِمٌ، وَقَرَأْتَ الْقُرْآنَ لِيُقَالَ هُوَ قَارِئِ ! فَقَدْ قِيلَ؛ ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ. وَرَجُلٌ وَسَّعَ الله عَلَيْهِ وَالْعُظَاهُ مِنْ أَصْنَافِ المَالِ كُلِّهِ؛ فَأَتِيَ بِهِ فَعَرَّفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا، قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ وَالَّهُ مُلْ مَنْ اللهَ الْفَقْتُ فِيهَا إِلَّا أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكَ. قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فَيهَا؟ قَالَ: مَا تَرَكْتُ مِنْ سَبِيلٍ تُحِبُّ أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا إِلَّا أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكَ. قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ كَذَبْتَ. وَلَكِنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ هُو جَوَادً! فَقَدْ قِيلَ؛ ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ كَتَلَ وَلَكَ أَمْرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ كَثَلُ كَنَى النَّالِ ﴾ وَلَكِنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ هُو جَوَادً! فَقَدْ قِيلَ؛ ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ وَلَا الْقَالَ هُو جَوَادً! فَقَدْ قِيلَ؛ ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ وَلَا اللّهُ مَنْ اللّهُ الْقَالَ هُو جَوَادً! فَقَدْ قِيلَ؛ ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ وَلَا الْقَلَى هُو عَلَى النَّالِ ﴾ (43).

قال النووي في شرحه: «قَوْله غ فِي الْغَازِي وَالْعَالِم وَالْجَوَاد, وَعِقَابِهِمْ عَلَى فِعْلهِمْ ذَلِكَ لِغَيْرِ الله, وَإِدْخَالهم النَّار: دَلِيل عَلَى تَغْلِيط تَحْرِيم الرِّيَاء وَشِدَّة عُقُوبَته, وَعَلَى الْحَثِّ عَلَى وُجُوبِ الْإِخْلَاصِ فِي الْأَعْمَالِ كَمَا الرِّيَاء وَشِدَّة عُقُوبَته, وَعَلَى الْحَثِّ عَلَى وُجُوبِ الْإِخْلَاصِ فِي الْأَعْمَالِ كَمَا الرِّياء وَشِدَة عُقُوبَته, وَعَلَى الْحَثِّ عَلَى وُجُوبِ الْإِخْلَاصِ فِي الْأَعْمَالِ كَمَا قَالَ الله تَعَالَى: (وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ) ، وَفِيهِ: أَنَّ النَّعَمُومِيَّاتِ الْوَارِدَة فِي فَصْل الْجِهَاد إِنَّمَا هِيَ لِمَنْ أَرَادَ الله تَعَالَى بِذَلِكَ مُخْلِصًا, وَكَذَلِكَ الثَّنَاء عَلَى الْعُلَمَاء وَعَلَى المُنْفِقِينَ فِي وُجُوه الْخَيْرَات كُلّه مَحْمُول عَلَى مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ للهِ تَعَالَى مُخْلِصًا» (44).

ومن الإحسان مع الله: امتثال أوامره واجتناب نواهيه، وبالأخص التوقي من الشرك؛ لأنه من أكبر الكبائر، قال تعالى: (تُدُهُهُ هم، همههه النساء: 48].

ولا شك أن أعظم الذنوب الشرك والكفر بالله تعالى، ولذا ورد النهي الشديد عن الوقوع فيه؛ وإن ترتب على ذلك إزهاق النفس، فعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ ا قَالَ: أَوْصَانِي خَلِيلِي غ: «أَنْ لَا تُشْرِكْ بِالله شَيْئًا وَإِنْ قُطِّعْتَ وَحُرِّقْتَ، وَلَا تَتْرُكُ صَلَاةً مَكْتُوبَةً مُتَعَمِّدًا؛ فَمَنْ تَرَكَهَا مُتَعَمِّدًا فَقَدْ بَرِئَتْ مِنْهُ

 $<sup>^{43}</sup>$  صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب من قاتل للرياء والسمعة استحق النار، برقم: (1905).  $^{44}$  شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الخامس، (13/ 50-51).

الذِّمَّةُ، وَلَا تَشْرَب الخَمْرَ فَإِنَّهَا مِفْتَاحُ كُلِّ شَرِّ > (45).

ولا شك أن أغلى شيء في الدنيا الإيمان؛ فليحافظ الإنسان عليه، فبدونه لا يدخل الجنة، كما جاء في الحديث عَنْ عَمْرو بْنِ مَيْمُونٍ عَنْ عَبْدِ الله قَالَ: خَطَبَنَا رَسُولُ الله غَ فَأَسْنَدَ ظَهْرَهُ إِلَى قُبَّةِ أَدَمٍ فَقَالَ: «أَلَا لَا يَدْخُلُ اللّهَ قَالَ: «أَلَا لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا نَفْسٌ مُسْلِمَةً، اللّهَ هَلْ بَلَّغْتُ، اللّهَمَّ اللّهَمَّ الله هَديث.

وفي رواية أحمد: قَالَ جَابِرٌ ا: أَمَرَ النَّبِيُّ غ سُحَيْمًا أَنْ يُؤَذِّنَ فِي النَّاسِ: ﴿أَلَا لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا مُؤْمِنٌ ﴾(47).

ومصداقه من قوله تعالى: (چچچچچچچچديدتدددددد) [المائدة: 72].

والشرك بالله من أعظم الذنوب كما جاء في الحديث: عَنْ عَبْدِ الله ا قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ غَ أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ عِنْدَ الله؟ قَالَ: ﴿أَنْ تَجْعَلَ اللهِ نِدًّا وَهُوَ خَلَقَكَ. قُلْتُ: إِنَّ ذَلِكَ لَعَظِيمً! قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: وَأَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ تَخَافُ أَنْ يَطْعَمَ مَعَكَ. قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: أَنْ تُزَانِيَ حَلِيلَةً جَارِكَ»(48).

وإن المشرك لا تنفعه أعماله، كما جاء في الحديث عَنْ عَائِشَةً ل قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! ابْنُ جُدْعَانَ كَانَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ يَصِلُ الرَّحِمَ، وَيُطْعِمُ الْمِسْكِينَ، فَهَلْ ذَاكَ نَافِعُهُ؟ قَالَ: ﴿لَا يَنْفَعُهُ؛ إِنَّهُ لَمْ يَقُلْ يَوْمًا: رَبِّ وَيُطْعِمُ الْمِسْكِينَ، فَهَلْ ذَاكَ نَافِعُهُ؟ قَالَ: ﴿لَا يَنْفَعُهُ؛ إِنَّهُ لَمْ يَقُلْ يَوْمًا: رَبِّ الْعَقِرْ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ»(49).

قال النووي في شرحه: مَعْنَى هَذَا الْحَدِيث: أَنَّ مَا كَانَ يَفْعَلهُ مِن

سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب الصبر على البلاء، برقم: (4034).

صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب كون هذه الأمة نصف أهلُ الجنة، برقم:  $0^{46}$ 

<sup>(3/349)</sup> مسند أحمد (3/349).

 $<sup>^{48}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب: قوله تعالى: (فلا تجعلوا لله أندادًا)، برقم: (4477) وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب كون الشرك أقبح الذنوب وبيان أعظمها بعده، برقم: (86).

صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: الدليل على أن من مات على الكفر لا ينفعه، برقم: (214).

الصِّلَة وَالْإِطْعَام وَوُجُوه الْمَكَارِم لَا يَنْفَعهُ فِي الْآخِرَة; لِكَوْنِهِ كَافِرًا, وَهُوَ مَعْنَى قَوْله غ: «لَمْ يَقُلْ رَبّ اغْفِرْ لِي خَطِينَتِي يَوْم الدِّين» أَيْ لَمْ يَكُنْ مُصدَدِّقًا بِالْبَعْثِ وَمَنْ لَمْ يُصدِّق بِهِ كَافِر, وَلَا يَنْفَعهُ عَمَل(50).

وقال تعالى: (ؤ ؤوزولؤ) [الزمر:65].

فمن أشرك بالله شيئًا فقد فسدت عباداته كلها من صلاة وصوم وجهاد وصدقة، نسأل الله السلامة من جميع أنواع الشرك.

ومن أعظم الإحسان مع الله تعالى أن يخلص التوحيد له سبحانه بأنواعه الثلاثة: من الألوهية، والربوبية، والأسماء والصفات.

والتوحيد: إفراد الله تعالى بما يختص به من الربوبية والألوهية والأسماء والصفات، وقد اجتمعت في قوله تعالى: (ٱببببببببييي) [مريم:65].

فنؤمن إيمانًا جازمًا بأن الله وحده هو المستحق للعبادة, ونصرف جميع أنواع العبادات له وحده، كما قال تعالى: (ي يئجئح ئم ئى ئي بج بح) [البقرة: 163]، فلا معبود سواه.

وكذلك نثبت له من الأسماء والصفات ما أثبته لنفسه في كتابه، أو أثبته رسوله في سنته، كما يليق بجلاله تبارك وتعالى بدون تحريف, ولا تعطيل, ولا تكييف, ولا تمثيل، كما قال تعالى: (ذت تُ تُ تُ تُ تُ )

<sup>(3/87)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول (3/87).

[الشورى:11]، (ججججججچچچچچچچچچ) [الأعراف:180](51).

وقد ضل في باب الأسماء والصفات بعض الأمة الإسلامية فانقسموا فيه إلى فرق متناقضة بين تعطيل معاني الأسماء والصفات، وبين تشبيهه وتمثيله تعالى بخلقه، متأثرين بعلم الكلام والفلسفة الذي كان سائدًا في حقبة تاريخية، وقد رجع بعض كبار علمائها إلى مذهب أهل السنة والجماعة. فيقول الرازي بعد مدة من حياته:

وأكثر سعي العالمين ضلال وحاصل دنيانا أذى ووبال سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا نهاية إقدام العقول عقال وأرواحنا في وحشة من جسومنا ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

ثم قال: «لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية؛ فما رأيتها تشفي عليلًا، ولا تروي غليلًا، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، أقرأ في الإثبات: ( $\mathring{t} \mathring{t} \mathring{t} \mathring{t} \mathring{t} \mathring{t} \mathring{t} ) [ dec. ]$ , ( بېددئائائم) [فاطر:10] (يعنى: فأثبت) وأقرأ في النفي: ( نت ت) [الشورى:11]، ( بېدد) [طه: 110] ( پيپي) [مريم:65] (يعني: فأنفي المماثلة، وأنفي الإحاطة به علمًا) ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي»( $^{52} )$ .

ومن الإحسان مع الله تعالى حسن الظن به تبارك وتعالى، وقد جاء في الحديث التأكيد عليه، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ غ: «يَقُولُ الله تَعَالَى: أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي، وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي؛ فَإِنْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ فِي نَفْسِهِ، وَإِنْ ذَكَرَنِي فِي مَلاٍ ذَكَرْتُهُ فِي مَلاٍ خَيْرٍ مِنْهُمْ، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ بِشِبْرٍ تَقَرَّبُتُ إِلَيْهِ ذِرَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ ذِرَاعًا تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ بَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ بِشِبْرٍ تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ ذِرَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ فِرَاعًا تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ بَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ فِرَاعًا تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ بَاعًا، وَإِنْ

ينظر: القول المفيد شرح كتاب التوحيد للعثيمين: (1/ 8- 20) بتلخيص.  $(5^{1})$ 

\_

نقلًا من كتاب: درأ تعارض العقل والنقل لابن تيمية، (1 / 160).

أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرْوَلَةً > (53).

ويترتب جزاء الله بحسب ظن العبد به إن خيرًا فخير وإن شرًا فشر، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا، عَنْ رَسُولِ الله غ أَنَّ الله لأ قَالَ: «أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي؛ إِنْ ظَنَّ شَرَّا فَلَهُ» (54).

يقول صاحب التحفة: ﴿أَيْ أَنَا أُعَامِلُهُ عَلَى حَسَبِ ظَنِّهِ بِي، وَأَفْعَلُ بِهِ مَا يَتَوَقَّعُهُ مِنِّي مِنْ خَيْرٍ أَوْ شَرِّ، وَالْمُرَادُ الْحَثُّ عَلَى تَغْلِيبِ الرَّجَاءِ عَلَى الْخَوْفِ، وَحُسْنِ الظَّنِّ بِاللهِ»(55).

وعَنْ وَاثِلَةَ بْنِ الْأَسْقَعِ ا، عَنْ النَّبِيِّ غَ قَالَ: ﴿قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي؛ فَلْيَظُنَّ بِي مَا شَاءَ﴾(56).

وبالأخص عند الموت، فعَنْ جَابِرِ ا قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ غ قَبْلَ وَفَاتِهِ بِثَلَاثٍ يَقُولُ: ﴿لَا يَمُوتَنَّ أَحَدُكُمْ إِلَّا وَهُوَ يُحْسِنُ بِالله الظَّنَّ»(57).

قال صاحب التحفة نقلًا عن القرطبي: ﴿ وَلِذَلِكَ يَنْبَغِي لِلْمَرْءِ أَنْ يَجْتَهِدَ فِي الْقِيَامِ بِمَا عَلَيْهِ, مُوقِنًا بِأَنَّ الله يَقْبَلُهُ وَيَغْفِرُ لَهُ؛ لِأَنَّهُ وَعَدَ بِذَلِكَ، وَهُو لَا يُخْلِفُ الْمِيعَادَ، فَإِن اعْتَقَدَ أَوْ ظَنَّ أَنَّ الله لَا يَقْبَلُهَا، وَأَنَّهَا لَا تَنْفَعُهُ، فَهَذَا هُو الْيَأْسُ مِنْ رَحْمَةِ الله، وَهُو مِن الْكَبَائِرِ » (58).

فأحسن الظن بالله تعالى، وحذار ثم حذار من سوء الظن به، فإنه من الموبقات، قال تعالى: ( گِگِگُگُگُگُگُگُگُلُاهُمْ، بِهِ هِ هِ هِ هِ الفتح: 6].

ومن الإحسان مع الله: إتيان العبادات كما شرعها على لسان محمد

صحيح البخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: (ويحذركم الله نفسه)، برقم: (7405).

<sup>(2/391)</sup> مسند أحمد، مسند المكثرين (2/391).

نحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي (3/282).

سنن الدارمي، كتاب: الرقاق، باب: في حسن الظن بالله، برقم: (2731).

صحيح مسلم، كتاب: الجنة وصفة نعيمها، باب: الأمر بحسن الظن بالله تعالى عند الموت، برقم: (2877).

<sup>(3/282)</sup> تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي ((3/282)).

غ، مراعيًا جميع آدابه وأحكامه.

كما جاء في فضل الوضوء عَنْ حُمْرَانَ مَوْلَى عُثْمَانَ قَالَ: تَوَضَّاً عُثْمَانُ بَنُ عَفَّانَ يَوْمًا وُضُوءًا حَسَنًا، ثُمَّ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ الله غ تَوَضَّاً فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ قَالَ: ﴿مَنْ تَوَضَّاً هَكَذَا ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الْمَسْجِدِ لَا يَنْهَزُهُ إِلَا الصَّلَاةُ غُفِرَ لَهُ مَا خَلَا مِنْ ذَنْبِهِ ﴾ (59).

وأوعد بالنار لمن لم يكمل الوضوء، كما جاء في حديث عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو ا قَالَ: «تَخَلَّفَ عَنَّا النَّبِيُّ غ فِي سَفْرَةٍ سَافَرْنَاهَا، فَأَدْرَكَنَا وَقَدْ أَرْهَقَتْنَا الصَّلَاةُ وَنَحْنُ نَتَوَضَّأً، فَجَعَلْنَا نَمْسَحُ عَلَى أَرْجُلِنَا، فَنَادَى بِأَعْلَى صَوْتِهِ: وَيْلُ لِلْأَعْقَابِ مِن النَّارِ. مَرَّتَيْنِ أَوْ تَلَاثًا» (60).

وفي رواية مسلم: أن النبي غ أو عدهم بالنار، ثم أمرهم بإسباغ الوضوء؛ فعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو قَالَ: رَجَعْنَا مَعَ رَسُولِ الله غ مِنْ مَكَّةَ إِلَى المَدِينَةِ، حَتَّى إِذَا كُنَّا بِمَاءٍ بِالطَّرِيقِ تَعَجَّلَ قَوْمٌ عِنْدَ الْعَصْرِ فَتَوَضَّئُوا وَهُمْ عِنْدَ الْعَصْرِ فَتَوَضَّئُوا وَهُمْ عِبْدَ الْعَصْرِ فَتَوَضَّئُوا وَهُمْ عِبْلً لِلْأَعْقَالُ رَسُولُ الله غ: «وَيْلٌ لِلْأَعْقَابِ مِن النَّارِ، أَسْبِغُوا الْوُضُوءَ»(6).

وكذلك ورد حث شديد على مراعاة الإحسان في الصلاة، كما قال تعالى: ( جج جج چچ چچ چچ چيديد) [الماعون: 4 - 7]، وذكر في موضع آخر أن التكاسل بالصلاة و عدم الخشوع فيها من صفات المنافقين، كما قال تعالى: ( جج چچ چچ چيديد تد د د د د ر النساء: 142].

يقول الشيخ السعدي في تفسير هذه الآية: «يخبر تعالى عن المنافقين بما كانوا عليه من قبيح الصفات وشنائع السمات، وأن طريقتهم مخادعة الله تعالى، أي: بما أظهروه من الإيمان وأبطنوه من الكفران...ومن صفاتهم

صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوء والصلاة عقبه، برقم: (232).

صحيح البخاري، كتاب العلم، باب من رفع صوته بالعلم، برقم: (60).

صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب وجوب غسل الرجلين بكمالهما، برقم: (241).

أنهم: (إِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ) التي هي أكبر الطاعات العملية؛ إن قاموا (قَامُوا كُسَالَى) متثاقلين لها، متبرمين من فعلها، والكسل لا يكون إلا من فقد الرغبة من قلوبهم، فلولا أن قلوبهم فارغة من الرغبة إلى الله وإلى ما عنده، عادمة للإيمان، لم يصدر منهم الكسل»(62).

وكما بين النبي غ عن حالهم، فعن أُبَيَّ بْن كَعْبِ ا قال: صَلَّى رَسُولُ الله غ يَوْمًا صَلَاةَ الصَّبْح، فَقَالَ: «أَشَهِدَ فُلَانٌ الصَّلَاةَ؟ قَالُوا: لَا. قَالَ: فَفُلَانٌ؟ قَالُوا: لَا. قَالَ: فَفُلَانٌ؟ قَالُوا: لَا. قَالَ: إِنَّ هَاتَيْنِ الصَّلَاتِيْنِ مِنْ أَثْقُلِ الصَّلَاةِ عَلَى المُنَافِقِينَ، وَلَوْ قَالُوا: لَا. قَالَ: إِنَّ هَاتَيْنِ الصَّلَاتِيْنِ مِنْ أَثْقُلِ الصَّلَاةِ عَلَى المُنَافِقِينَ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتُوهُمُمَا وَلَوْ حَبُوًا، وَالصَّفُ الْأُوّلُ عَلَى مِثْلِ صَفِّ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتُوهُمُمَا وَلَوْ حَبُوًا، وَالصَّفُ الْأُوّلُ عَلَى مِثْلِ صَفِّ المَلَائِكَةِ، وَلَوْ تَعْلَمُونَ فَضِيلَتَهُ لَابْتَدَرْتُمُوهُ، وَصَلَاةُ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ أَرْكَى مِنْ صَلَاتِهِ مَعَ الرَّجُلِ مَعَ الرَّجُلِ، مَنْ صَلَاتِهِ مَعَ الرَّجُلِ، وَمَا كَانُوا أَكْثَرَ فَهُوَ أَحَبُّ إِلَى الله عَزَّ وَجَلَّ»(60).

وعَنْ الْعَلَاءِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّهُ قَالَ: دَخَلْنَا عَلَى أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا بَعْدَ الطُّهْرِ، فَقَامَ يُصَلِّي الْعَصْرَ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ ذَكَرْنَا تَعْجِيلَ الصَّلَاةِ أَوْ ذَكَرَهَا، فَقَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِينَ.. تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِينَ.. تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِينَ.. تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِينَ.. تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِينَ، يَجْلِسُ أَحَدُهُمْ حَتَّى إِذَا اصْفَرَّتِ الشَّمْسُ الْمُنَافِقِينَ.. تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِينَ، يَجْلِسُ أَحَدُهُمْ حَتَّى إِذَا اصْفَرَّتِ الشَّمْسُ فَكَانَتْ بَيْنَ قَرْنَيْ شَيْطَانٍ، أَوْ عَلَى قَرْنَي الشَّيْطَانِ قَامَ فَنَقَرَ أَرْبَعًا لَا يَذْكُرُ الله فَيَالَا اللهُ قَلِيلًا اللهُ اللهُو

وقد حث النبي غ على الخشوع في الصلاة، فعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا قَالَ: «صَلَّى بِنَا النَّبِيُّ غ صَلَاةً ثُمَّ رَقِيَ الْمِنْبَرَ، فَقَالَ: فِي الصَّلَاةِ وَفِي الرُّكُوعِ إِنِّي لَأَرَاكُمْ مِنْ وَرَائِي كَمَا أَرَاكُمْ (65).

قال الحافظ في شرحه: «قوله: «كما أراكم» يعنى مِنْ أَمَامِيْ... وَفِي

<sup>(274:)</sup> تيسير الكريم الرحمن للسعدي، (-174)

سنن النسائي، كتاب الإمامة، باب الجماعة إذا كانوا اثنين، برقم: (844).

سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب في وقت صلاة العصر، برقم: (413).

صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب عظة الإمام الناس في إتمام الصلاة، برقم: (419).

الْحَدِيث الْحَثِّ عَلَى الْخُشُوع فِي الصَّلَاة، وَالْمُحَافَظَة عَلَى إِثْمَام أَرْكَانهَا وَأَبْعَاضهَا، وَأَنَّهُ يَنْبَغِي لِلْإِمَامِ أَنْ يُنَبِّهُ النَّاسِ عَلَى مَا يَتَعَلَّق بِأَحْوَالِ الصَّلَاة, وَلَا سِيَّمَا إِنْ رَأَى مِنْهُمْ مَا يُخَالِف الْأُولَى»(66).

كما أخبر في رواية: أن أجر الصلاة بحسب خشوعه في الصلاة، فعَنْ عُمَرَ بْنِ أَبِي بَكْرِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَارِثِ عَنْ أَبِيهِ: أَنَّ عَمَّارًا صَلَّى رَكْعَتَيْنِ، فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الْحَارِثِ: يَا أَبَا الْيَقْظَانِ! لَا أَرَاكَ إِلَّا صَلَّى رَكْعَتَيْنِ، فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الْحَارِثِ: يَا أَبَا الْيَقْظَانِ! لَا أَرَاكَ إِلَّا قَدْ خَفَقْتَهُمَا، قَالَ: هَلْ نَقَصْتُ مِنْ حُدُودِهَا شَيْئًا؟ قَالَ: لَا. وَلَكِنْ خَفَقْتَهُمَا، قَالَ: إِنِّي بَادَرْتُ بِهِمَا السَّهْوَ، إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «إِنَّ الرَّجُلَ قَالَ: إِنِّي بَادَرْتُ بِهِمَا السَّهْوَ، إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «إِنَّ الرَّجُلَ لَيُصَلِّي وَلَعَلَّهُ أَنْ لَا يَكُونَ لَهُ مِنْ صَلَاتِهِ إِلَّا عُشْرُهَا وَتُسْعُهَا أَوْ ثُمُنُهَا أَوْ لَمُنْ مَلَاتِهِ إِلَّا عُشْرُهَا وَتُسْعُهَا أَوْ ثُمُنُهَا أَوْ لَللهُ عَشْرُهَا وَتُسْعُهَا أَوْ ثُمُنُهَا أَوْ لَيْ مُنْ صَلَاتِهِ إِلَّا عُشْرُهَا وَتُسْعُهَا أَوْ ثُمُنُهَا أَوْ لَيْ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَشْرُهَا وَتُسْعُهَا أَوْ ثُمُنُهَا أَوْ لَكُونَ لَهُ مِنْ صَلَاتِهِ إِلَّا عُشْرُهَا وَتُسْعُهَا أَوْ ثُمُنُهَا أَوْ لَلهُ عَرْ الْعَدِهِ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمَقْدَةِ وَلَا عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمُعُولِ اللهُ عَلَالِهُ اللّهُ عَلَيْكُونَ لَقُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْتُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَيْلُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللهُ اللْهُ عَلَيْهِ الْمُ اللّهُ الْمُعْمَالُهُ اللّهُ الْمُعْلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ الْمُعْلَى الْمُؤْمِلُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ الل

وأيضًا: عَنْ أَبِي قَتَادَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: ﴿أَسُوا أُ النَّاسِ سَرِقَةً الَّذِي يَسْرِقُ مِنْ صَلَاتِهِ، قَالُوا: يَا رَسُولَ الله! وَكَيْفَ يَسْرِقُ مِنْ صَلَاتِهِ، قَالُوا: يَا رَسُولَ الله! وَكَيْفَ يَسْرِقُ مِنْ صَلَاتِهِ، قَالَ: لَا يُقِيمُ صَلَّبَهُ فِي الرُّكُوعِ قَالَ: لَا يُقِيمُ صَلَّبَهُ فِي الرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ»(68).

وفي فضل صلاة الجماعة قال كما في الحديث عن أبي هُرَيْرَةَ ا قال: قَالَ رَسُولُ الله غ: «صَلَاةُ الرَّجُلِ فِي الْجَمَاعَةِ تُضَعَفُ عَلَى صَلَاتِهِ فِي بَيْتِهِ وَفِي سُوقِهِ خَمْسًا وَعِشْرِينَ ضِعْفًا، وَذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّاً فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمَّ وَفِي سُوقِهِ خَمْسًا وَعِشْرِينَ ضِعْفًا، وَذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا تَوَضَّاً فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمَّ خَرَجَ إِلَى المَسْجِدِ لَا يُخْرِجُهُ إِلَّا الصَّلَاةُ لَمْ يَخْطُ خَطْوَةً إِلَّا رُفِعَتْ لَهُ بِهَا خَرَجَةُ، وَحُطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةٌ، فَإِذَا صَلَّى لَمْ تَزَل المَلَائِكَةُ تُصلِّي عَلَيْهِ مَا دَامَ فِي مَصلَلَهُ وَلَا يَزَالُ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاةٍ مَا انْتَظَرَ الصَّلَاةُ» (69).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لاين حجر العسقلاني (1/515).  $^{66}$ 

<sup>(4/319)</sup> مسند أحمد (67

<sup>(5/310)</sup> المرجع السابق (5/310).

 $<sup>^{69}</sup>$ ) صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب فضل صلاة الجماعة، برقم:  $^{647}$ ).

وكذلك من الإحسان مع الله في الزكاة: أن يخرج مقدار ما فرضه الله عليه طيبًا به نفسه، وقد حث الله عليه في كتابه العزيز في مواضع عديدة: مثل قوله تعالى: (گگگگبگگگگگنسڻ لله المهمهه عليه عليه في كالبقرة: 267].

وقال:  $( _{2} ) = ( _{3} ) = ( _{3} )$  وقال:  $( _{3} ) = ( _{3} ) = ( _{3} ) = ( _{3} )$ 

وقال أيضًا: (تت تتكثاث للثقة فقصقة قام جمج ججج) [البقرة: 271].

وكما جاء في الحديث: أن من يتصدق بدينار بصدق نية وإخلاص قلب يتقدم ألف دينار، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَنْ تَصدَّقَ بِعَدْلِ تَمْرَةٍ مِنْ كَسْبٍ طَيِّبٍ وَلَا يَقْبَلُ الله إِلَّا الطَّيِّبَ, وَإِنَّ الله يَتَقَبَّلُهَا بِيمِينِهِ وَثُمَّ يُرَبِّيهَ الْمَا يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الجَبَلِ»(70).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَال: ﴿سَبَقَ دِرْهَمٌ مِائَةَ أَلْفِ دِرْهَمٍ، قَالُوا: وَكَيْفَ؟ قَالَ: كَانَ لِرَجُلٍ دِرْهَمَانِ تَصَدَّقَ بِأَحَدِهِمَا، وَانْطَلَقَ رَجُلٌ إِلَى عُرْضِ مَالِهِ فَأَخَذَ مِنْهُ مِائَةً أَلْفِ دِرْهَمٍ فَتَصَدَّقَ بِهَا»(71).

يقول السندي في شرحه: ﴿وَظَاهِرِ الْأَحَادِيثِ: أَنَّ الْأَجْرِ عَلَى قَدْرِ حَالَى الْمُعْطَى وَاللَّهُ وَمَاحِبِ الدِّرْهَمَيْنِ حَيْثُ أَعْطَى خَالِ الْمُعْطَى وَاللَّهُ عَلَى قَدْرِ هِمَّتِهِ وَيَهَا عَادَةً وَيَكُونُ أَجْرُهُ عَلَى فَيهَا عَادَةً وَيَكُونُ الْعَنِيِّ فَإِنَّهُ مَا أَعْطَى فِيهَا إِلَّا الْأَقُولِيَاءُ وَلَا فِي حَالًا لِلْ يُعْطَى فِيهَا عَادَةً وَيَحْتَمِلُ أَنْ يُقَالَ: لَعَلَّ الْكَلَامَ فِيمَا إِذَا صَارَ إِعْطَاءُ الْفَقِيرِ الدِّرْهَمَ سَبَبًا لِإِعْطَاءِ ذَلِكَ الْعَنِيِّ الْكَلَامَ فِيمَا إِذَا صَارَ إِعْطَاءُ الْفَقِيرِ الدِّرْهَمَ سَبَبًا لِإِعْطَاءِ ذَلِكَ الْغَنِيِّ تِلْكَ الدَّرَاهِمَ، وَحِينَئَذٍ يَزِيدُ أَجْرُ الْفَقِيرِ؛ فَإِنَّ لَهُ مِثْلَ أَجْرِ الْمَعْنَى وَلَا أَخْذِي وَ أَجْرِ زِيَادَة دِرْهَم، لَكِنَّ لَقْظَ الْحَدِيثِ لَا يَدُلُّ عَلَى هَذَا الْمَعْنَى وَلَا الْمَعْنَى وَلَا أَعْنِيٍّ وَأَجْرِ زِيَادَة دِرْهَم، لَكِنَّ لَقْظَ الْحَدِيثِ لَا يَدُلُ عَلَى هَذَا الْمَعْنَى وَلَا الْمَعْنَى وَلَا

صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب الصدقة من كسب طيب، برقم: (1410). (700)

سنن النسائي، كتاب الزكاة، باب جهد المقل، برقم: (2528).

**\** 

يُنَاسِبهُ. وَالله تَعَالَى أَعْلَمُ > (72).

وكذلك الإحسان في الصيام: بأن يصوم لله تعالى إيمانًا به واحتسابًا للأجر، كما جاء في الحديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»(73).

قال الحافظ في الفتح: ﴿وَالمُرَاد بِالْإِيمَانِ: الْإِعْتِقَاد بِحَقِّ فَرْضِيَّةِ صَوْمِهِ, وَبِالْإحْتِسَابِ طَلَب الثَّوَابِ مِن الله تَعَالَى. وَقَالَ الْخَطَّابِيِّ: إحْتِسَابًا أَيْ عَزِيمَة وَهُوَ أَن يَصُومَهُ عَلَى مَعْنَى الرَّغْبَة فِي ثَوَابِهِ طَيِّبَةً نَفْسُهُ بِذَلِكَ، غَيْرَ مُسْتَثْقِل لِصِيَامِهِ، وَلَا مُسْتَطِيل لِأَيَّامِهِ»(٢٥).

كما قال في الأضاحي: عَنْ عَائِشَةَ: أَنَّ رَسُولَ الله غَ قَالَ: «مَا عَمِلَ آدَمِيٌّ مِنْ عَمَلٍ يَوْمَ النَّحْرِ أَحَبَّ إِلَى الله مِنْ إِهْرَاقِ الدَّمِ؛ إِنَّهَا لَتَأْتِي يَوْمَ الْقَيَامَةِ بِقُرُونِهَا وَأَشْعَارِهَا، وَأَظْلَافِهَا، وَأَنَّ الدَّمَ لَيَقَعُ مِن الله بِمَكَانٍ قَبْلَ أَن الْقَيَامَةِ بِقُرُونِهَا وَأَشْعَارِهَا» وَأَظْلَافِهَا، وَأَنَّ الدَّمَ لَيَقَعُ مِن الله بِمَكَانٍ قَبْلَ أَن يَقَعَ مِن الله بِمَكَانٍ قَبْلَ أَن يَقَعَ مِن الله بِمَكَانٍ قَبْلَ أَن يَقَعَ مِن الله بِمَكَانٍ قَبْلَ أَن

قال صاحب التحفة: «أَيْ إِذَا عَلِمْتُمْ أَنَّهُ تَعَالَى يَقْبَلُهُ وَيَجْزِيكُمْ بِهَا تُوَابًا كَثِيرًا، فَلْتَكُنْ أَنْفُسُكُمْ بِالتَّصْحِيَةِ طَيِّبَةً غَيْرَ كَارِهَةٍ لَهَا»(76).

ومن لم يراع آداب الصوم فإنه لا يستفيد من صومه، كما جاء في الحديث عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَن لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ؛ فَلَيْسَ اللهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ»(٢٦).

قال الحافظ في الفتح: ﴿وَالْمُرَاد بِقَوْلِ الزُّورِ: الْكَذِبُ، وَالْجَهْلِ: السَّفَهُ,

شرح سنن النسائي للسندي، المجلد الثالث (5/ 59-60). (7/60-59)

صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب صوم رمضان احتسابًا من الإيمان، برقم: (38).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (4/115). (4/115)

ما جامع الترمذي، كتاب الأضاحي، باب ما جاء في فضل الأضحية، برقم: (1493).  $^{75}$ 

تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، (2/275).

صحيح البخاري، كتاب الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، برقم: (1903).

وَالْعَمَلِ بِهِ أَيْ بِمُقْتَضَاهُ ﴿ وَقَوْلُهُ: ﴿ فَلَيْسَ شِهِ حَاجَةٌ فِي أَن يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ ﴾ وَقَلْ ابْن بَطَّال: ﴿ لَيْسَ مَعْنَاهُ أَن يُؤْمَرَ بِأَن يَدَعَ صِيَامَهُ وَإِنَّمَا مَعْنَاهُ التَّحْذِيرِ مِنْ قَوْلِ الزُّورِ وَمَا ذُكِرَ مَعَهُ وَهُوَ مِثْلُ قَوْلِهِ ﴿ مَنْ بَاعِ الْخَمْرِ فَلَيْشَقِّصْ الْخَنَازِير ﴾ أَيْ يَذْبَحْهَا، وَلَمْ يَأْمُرْهُ بِذَبْحِهَا وَلَكِنَّهُ عَلَى التَّحْذِيرِ وَالتَّعْظِيمِ لِإِثْم بَائِعِ الْخَمْر ﴾.

وَقَالَ الْبَيْضَاوِيِّ: ﴿لَيْسَ الْمَقْصُود مِنْ شَرْعِيَّةِ الصَّوْمِ نَفْسِ الْجُوعِ وَالْعَطَشِ بَلْ مَا يَتْبَعُهُ مِنْ كَسْ الشَّهَوَات، وَتَطُويعِ النَّفْسِ الْأَمَّارَةِ لِلنَّفْسِ الْأُمَّارَةِ لِلنَّفْسِ الْمُطْمَئِنَّةِ فَإِذَا لَمْ يَحْصُلْ ذَلِكَ لَا يَنْظُرُ اللهِ إِلَيْهِ نَظَرِ الْقَبُولِ»(78).

وإذا راعى الصائم آداب الصيام فإنه يؤجر بلا حساب، كما جاء في الحديث عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ يُضَاعَفُ الْحَسَنَةُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعمِائَة ضِعْفٍ، قَالَ الله عَنَّ وَجَلَّ: إِلَّا الصَّوْمَ؛ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، يَدَعُ شَهْوَتَهُ وَطَعَامَهُ مِنْ أَجْلِي. لِلصَّائِمِ الصَّوْمَ؛ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، يَدَعُ شَهْوَتَهُ وَطَعَامَهُ مِنْ أَجْلِي. لِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ: فَرْحَةٌ عِنْدَ فِطْرِهِ، وَفَرْحَةٌ عِنْدَ لِقَاءِ رَبِّهِ، وَلَخُلُوفُ فِيهِ أَطْيَبُ عِنْدَ الله مِنْ رِيح الْمِسْكِ» (79).

وكذلك أمر بالإحسان في الحج، بأن يحج الإنسان خالصًا لله مع مراعاة آدابه، مجتنبًا اللغو والرفث والفسوق والجدال، كما قال تعالى: ( أب بببب پيپ پيپ يايي ٺ ٺ ذت ت ت ت ت ثلث فقق ققق ققق ققق [البقرة: 197]، وكما جاء في الحديث عن أبي هُرَيْرَةَ ا قال: سَمِعْتُ النَّبِيَّ غ يَقُولُ: ﴿مَنْ حَجَّ للهِ فَلَمْ يَرْفُثُ وَلَمْ يَفْسُقُ رَجَعَ كَيَوْمٍ وَلَدَتْهُ أُمُّهُ ﴾(8).

وسماه في حديث آخر حجًا مبرورًا لا جزاء له إلا الجنة، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: «الْعُمْرَةُ إِلَى الْعُمْرَةِ كَفَّارَةٌ لِمَا بَيْنَهُمَا،

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (4/117) بتصرف.  $0^{78}$ 

صحيح مسلم، كتاب الصيام، باب فضل الصيام، برقم: (1151).

 $<sup>^{80}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب الحج، باب فضل الحج المبرور، برقم: (1521).

**\** 

وَالْحَجُّ المَبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءٌ إِلَّا الْجَنَّةُ > (81).

وقال النووي في شرحه: «قَوْله غ: «وَالْحَجّ الْمَبْرُور لَيْسَ لَهُ جَزَاء إِلَّا الْجَنَّة»، الْأَصْحَ الْأَشْهَر: أَنَّ الْمَبْرُور هُوَ الَّذِي لَا يُخَالِطهُ إِثْم مَأْخُوذ مِن الْبِرِّ وَهُوَ الطَّاعَة، وَقِيلَ: هُوَ الْمَقْبُول وَمِنْ عَلَامَة الْقَبُول: أَنْ يَرْجِع خَيْرًا مِمَّا كَانَ وَلَا يُعَاوِد الْمَعَاصِي وقِيلَ: هُوَ الَّذِي لَا رِيَاء فِيه وقِيلَ: الَّذِي لَا مِعْق كَانَ وَلَا يُعَاوِد الْمَعَاصِي وقِيلَ: هُوَ اللَّذِي لَا رِيَاء فِيه وقِيلَ: الَّذِي لَا يُعْقِبهُ مَعْصِية، وَهُمَا دَاخِلَانِ فِيمَا قَبْلهمَا وَمَعْنَى: «لَيْسَ لَهُ جَزَاء إلَّا لِيعَقبهُ مَعْصِية، وَهُمَا دَاخِلَانِ فِيمَا قَبْلهمَا وَمَعْنَى: «لَيْسَ لَهُ جَزَاء إلَّا الْجَنَّة»: أَنَّهُ لَا يَقْتُصِر لِصَاحِبِهِ مِن الْجَزَاء عَلَى تَكْفِير بَعْض ذُنُوبه لِ بَلْ لَا لَجَزَاء عَلَى تَكْفِير بَعْض ذُنُوبه لِ بَلْ لَا لَيَدْخُل الْجَنَّة. وَالله أَعْلَم»(82).

وليحرص الإنسان على الاقتداء بالنبي غ في هذا النسك وغيره من المناسك، وفقد كان النبي غ يردد هذه الكلمة بكثرة: «خذوا عني مناسككم» كما جاء في الحديث عن جَابِر ا يَقُولُ: رَأَيْتُ النَّبِيَّ غ يَرْمِي عَلَى رَاجِلَتِهِ يَوْمَ النَّحْرِ وَيَقُولُ: ﴿لِتَأْخُذُوا مَنَاسِكَكُمْ النَّدِي لَا أَدْرِي لَعَلِّي لَا أَحْجُ بَعْدَ حَجَّتِي هَذِهِ »(83).

وفي مسند أحمد عَنْ جَابِرِ ا قَالَ: دَفَعَ رَسُولُ الله غ وَعَلَيْهِ السَّكِينَةُ، وَأَوْضَعَ فِي وَادِي مُحَسِّرٍ، فَأَرَاهُمْ مِثْلَ حَصَى الْخَذْفِ، وَأَمَرَهُمْ بِالسَّكِينَةِ، وَقَالَ: ﴿لِتَأْخُذْ أُمَّتِي مَنْسَكَهَا؛ فَإِنِّي لَا أَدْرِي لَعَلِّي لَا أَلْقَاهُمْ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا»(84).

بل التلبية التي يرفع بها الإنسان في الحج تدل على الإحسان مع الله بأن يخلص له التوحيد، ويجتنب الشرك، فلنمعن النظر في مفردات التلبية التي علّمها النبي غ أمته: عَنْ عَبْدِ الله بْن عُمَرَ ب: أَنَّ تَلْبِيَةً رَسُولِ الله غ:

المحيح البخاري، كتاب الحج، باب وجوب العمرة وفضلها، برقم: (1773). (871)

محيح مسلم بشرح النووي، المجلد الثالث، (9 / 118- 119).  $()^{82}$ 

محيح مسلم، كتاب الحج، باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبًا، برقم: (1297).

<sup>(3/332)</sup> مسند أحمد  $()^{84}$ 

﴿ أَبَيْكَ اللَّهِمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَيْكَ؛ إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكُ، لَا شَرِيكَ لَكَ أَبَيْكَ؛ إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكُ، لَا شَرِيكَ لَكَ ﴾ (85).

فهذه الكلمات تحمل بين جوانبها إقرارًا تامًا بالعبودية لله تعالى، وتوحيده سبحانه وتعالى، وتنزيهه عن كل ما لا يليق بجلاله لأ، فهذا الورد كله فيه إثبات التوحيد لله لأ، ونفي النقيض عنه، وهذا من أعظم الإحسان مع الله لأ، بخلاف ما كان المشركون يفعلونه من الشرك بالله عز وجل حتى في كلمات التلبية، كما روى ابْنُ عَبَّاسٍ ب قَالَ: «كَانَ الْمُشْرِكُونَ يَقُولُونَ: لَبَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ، قَالَ: فَيَقُولُ رَسُولُ الله غ: «وَيْلَكُمْ قَدْ قَدْ». فيقُولُونَ: إلَّا شَرِيكًا هُو لَكَ تَمْلِكُهُ وَمَا مَلَكَ، يَقُولُونَ هَذَا وَهُمْ يَطُوفُونَ بِاللَّبَيْتِ» (86).

قال الإمام النووي: «قَوْله غ: «قَدْ قَدْ» قَالَ الْقَاضِي: رُوِيَ بِإِسْكَانِ الدَّالِ وَكَسْرِهَا مَعَ التَّنُوينِ وَمَعْنَاهُ: كَفَاكُمْ هَذَا الْكَلَام فَاقْتَصِرُوا عَلَيْهِ وَلَا تَزِيدُوا، وَهُنَا إِنْتَهَى كَلَام النَّبِيِّ غ، ثُمَّ عَادَ الرَّاوِي إِلَى حِكَايَة كَلَام الْمُشْرِكِينَ فَقَالَ: (إِلَّا شَرِيكًا هُوَ لَك... إِلَى آخِره) مَعْنَاهُ: أَنَّهُمْ كَانُوا يَقُولُونَ الْمُشْرِكِينَ فَقَالَ: (إِلَّا شَرِيكًا هُو لَك... إِلَى آخِره) مَعْنَاهُ: أَنَّهُمْ كَانُوا يَقُولُونَ هَذِهِ الْجُمْلَة, وَكَانَ النَّبِيِّ غ يَقُول: إِقْتَصِرُوا عَلَى قَوْلَكُمْ: «لَبَيْكَ لَا شَرِيك لَك». وَالله أَعْلَم»(87).

وعند تأملي لآيات الحج وجدت أن هناك رابطًا عظيمًا بين التوحيد ونفي الشرك وبين الحج، مثل قوله تعالى: ( ججد جچچچچچچچچديدت) [الحج:26]، وقوله تعالى: ( هه ے ے ئے ڭ ڭ كَكُو وُ وَوَوْوُو ) [آل عمران:97].

فنصل إلى قناعة تامة بأن الحج إلى بيت الله الحرام بجميع أقواله

صحيح البخاري، كتاب الحج، باب التلبية، برقم: (1549).

محيح مسلم، كتاب الحج، باب التلبية وصفتها ووقتها، برقم: (1185).

<sup>(8/90)</sup> شرح مسلم للنووي، المجلد الثالث، (8/90).

وأعماله وشعائره - كأي عبادة أخرى - تنطلق من «لا إله إلا الله» لتحقيق تعميق «لا إله إلا الله»، في النفوس بجلاء ووضوح، ابتداء من إقامة بيت الله الحرام، وبناء الكعبة المشرفة، ثم تشريع الحج إلى هذا البيت العظيم، وهكذا في كل أعمال الحج؛ حيث لا يخلو نسك أو ركن منه إلا وفيه علامة أو إشارة إلى توحيد الخالق لأ قولًا أو عملًا، سواء كان هذا التوحيد في الربوبية، أو الألوهية، أو في الأسماء والصفات، وذلك لأهميته العظيمة في حياة الإنسان، وهي الحقيقة التي أرسل الله الرسل والأنبياء لترسيخها في نفوس الناس، والعمل بمقتضباتها، وإزالة كل ما هو لغير الله من هذه النفوس من عبادةٍ للأحجار, أو الأشجار, أو الكواكب، أو البشر, أو القبور, أو الأضرحة، يقول الله تعالى: (ججججججچچچچ) [النحل:36] وقال أيضًا: ( ئي بج بحبخ بمبيبي تجتح تخ تمتي تي ثج ثم ثي ثي جح جم حج حم خج خح خم سج) [الكهف: 110]، وكذا قوله جل وعلا: ( قَفَقَةُ ق ققة ج ج ج ج ج ج ج چ چ چ چ چ چ چ چ الْ عمران: 64]، وغير ها من الآيات كثيرة جدًا، حتى قال بعض العلماء: إن غالبية سور القرآن تتضمن نوعى التوحيد، لذا فليربط المسلم بين أول حياته وآخرها، وأول أعماله وآخرها بتوحيد الله سبحانه، يبدأ حياته موحدًا ويعيش موحدًا ويموت موحدًا، كما قال تعالى: ( كَ كَ كَ كَ وُ وَ ي ي ) [الأنعام:163](88).

ومن الإحسان: الاعتراف بنعم الله على العبد، فلله على الإنسان منن لا تحصى, ونعم لا تعد، كما ذكر تعالى بعض ما سخرها الله لعباده في قوله تعالى: (و و و و و و و و و و و ب ببدئا لما ئم لم لو لو ي ي ببدئا لما أم لم يوني الما يم يوني الما يم يوني الما يو

هذه النقطة فليراجع كتابنا: «معالم التوحيد في الحج». (88)

فعلى العبد أن يتذكر نعم الله عليه وإحسانه به، فيحسن مع الله كما أحسن الله إليه؛ لأن جزاء الإحسان الإحسان، كما قال تعالى: ( و و و و و و الرحمن: 60].

ومن الإحسان مع الله: أن يشكر الله على نعمه بلسانه: بحمده، والثناء عليه بما هو أهله، وبجوارحه: بتسخيرها في طاعته لأ، وكذلك ينظر إلى علمه تعالى واطلاعه على السرائر والخفايا، قال تعالى: (أبب بببب يه علمه تعالى واطلاعه على السرائر والخفايا، قال تعالى: (أبب بببب يه ويبين ننت ) [الملك: 13-14] وليمتلئ قلبه منه مهابة ووقارًا وتعظيمًا وتبجيلًا، وليخجل من معصيته، وليستح من مخالفته، وليخش عقابه وبطشه، قال تعالى: (مهمه) [البروج:12]، وقال تعالى: (ركىك كككك كلك كككك كككب ككبك كلكب كلكبك كلك الهود:102]، فلينظر العبد إلى ألطاف الله ونعمه عليه، متمثلًا قوله تعالى: (هههه هه عليه) [البقرة:195].

فيتضح مما سبق: أن الإحسان مع الله يتمثل في توحيده تبارك وتعالى، وإخلاص العبادة له، واجتناب الشرك، كما يتمثل في قضاء الإنسان حياته العملية كلها متمثلًا أو امره، ومجتنبًا نو اهيه.

## الوقفة الخامسة الإحسان مع الخلق

الإحسان للخلق, وفي التعامل معهم هو الركن الثاني من أركان التعامل، بل هو أعلى درجات التعامل معهم، فالله جل وعلا ذكر لفظ الإحسان في تعاملات مختلفة، قال تعالى في شأن الوالدين: (كبكبكك للإحسان في تعاملات مختلفة، قال تعالى في شأن الناس عامة: (ببد) البقرة: كدّ كُل [الإسراء:23]، وقال سبحانه في شأن الناس عامة: (ببد) البقرة: [83]، (عرف عنه) [النحل:125]، وقال في شأن المجادلة مع أهل الكتاب: (أب بببب بيد) [العنكبوت: 46]، وقال سبحانه في شأن الدعوة: (مهههه هه) [النحل:125]، تلك الآيات الدالة على منهجية تعامل المسلم مع غيره، تلك المنهجية العالية التي نفصلها في المباحث الآتية:



## المبحث الأول الإحسان مع الوالدين

قال الإمام القرطبي: «أمر الله سبحانه بعبادته وتوحيده، وجعل بر الوالدين، مقرونًا بذلك، كما قرن شكر هما بشكره، فقال: (كِبَكِبَكِكُكُكُكُكُ وقال: (كِبَكِبَكِكُكُكُكُكُ وقال: (چِد دِدَدْ) [لقمان:14] وفي صحيح البخاري عن عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودِ ا قَالَ: سَأَلْتُ رَسُولَ الله غَ أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «الصَّلاَةُ لِوَقْتِهَا» مَسْعُودِ ا قَالَ: شَأَلتُ رَسُولَ الله غَ أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «الْحِهَادُ فِي قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: «الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ الله» (8). فأخبر غ أن بر الوالدين أفضل الأعمال بعد الصلاة التي سَبِيلِ الله» (8). فأخبر غ أن بر الوالدين أفضل الأعمال بعد الصلاة التي هي أعظم دعائم الإسلام، ورتب ذلك بـ «ثم» التي تعطي الترتيب والمهلة» (90).

وقال تعالى: (كِكِكِكِكُكُكُكُكُكُكُلُان) [النساء:36].

قال القرطبي: أيضًا: «قال العلماء: فأحق الناس بعد الخالق المنان بالشكر والإحسان، والتزام البر والطاعة له والإذعان, من قرن الله الإحسان إليه بعبادته وطاعته، وشكره بشكره, وهما الوالدان, فقال تعالى: ( (91)).

البر والصلة، برقم: (2782)، ورواه مسلم، كتاب: البر والصلة، برقم: (85)، ورواه مسلم، كتاب: البر والصلة، باب: تقديم بر الوالدين على النطوع بالصلاة، برقم: (85).

<sup>(10/238)</sup> الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، المجلد الخامس، (10/238).

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، المجلد الثالث، (5/183).

[العنكبوت:8].

2- والإحسان للوالدين من الوصايا العشر التي ذكرت في الأنعام في قوله تعالى: (ئِ كُنْ كُكُو وُو وَ وُ وُ وُو وَ الأنعام: 151].

4- وكما أنه من أفضل الأعمال بعد الصلاة، كما ذكر في حديث ابن مسعود السابق، فعَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ ا قَالَ: سَأَلْتُ رَسُولَ الله غ أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «بِرُّ الْوَالِدَيْن» الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «بِرُّ الْوَالِدَيْن» قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: «بِرُّ الْوَالِدَيْن» قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: «الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ الله»(20).

ويكون برهما والإحسان إليهما بطاعتهما فيما لا يخالف الشرع؛ لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، يقول القرطبي: «عقوق الوالدين مخالفتهما في أغراضهما الجائزة لهما، كما أن برهما موافقتهما على أغراضهما»(93).

5- وأنه مقدمٌ على الجهاد في سبيل الله، كما مر في حديث ابن مسعود السابق، وقد جاء في أحاديث أخرى أيضًا، فعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو ب قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ غ يَسْتَأْذِنُهُ فِي الْجِهَادِ. فَقَالَ: «أَحَيُّ وَالدَاكَ؟» قَالَ: ﴿أَحَيُّ وَالدَاكَ؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ ﴿فَفِيهِمَا فَجَاهِدْ﴾ (94).

وعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو ا: أَنَّ رَجُلًا أَتَى النَّبِيَّ غَ فَقَالَ: إِنِّي جِئْتُ أَبَايِعُكَ عَلَى الْهِجْرَةِ، وَلَقَدْ تَرَكْتُ أَبَوَيَّ يَبْكِيَانِ، قَالَ: «ارْجِعْ إلَيْهِمَا

صحيح البخاري، كتاب: مواقيت الصلاة، باب: فضل الصلاة لوقتها، برقم: (527)، ورواه مسلم، كتاب: الإيمان، باب: بيان كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال، برقم: (85).

<sup>(10/238)</sup> الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، المجلد الخامس، (10/238).

ورواه (3004)، ويتاب: الجهاد والسير، باب: الجهاد بإذن الوالدين، برقم: (3004)، ورواه مسلم، كتاب: البر والصلة، باب: بر الوالدين وأنهما أحق به، برقم: (2549).

فَأَصْحِكْهُمَا كَمَا أَبْكَيْتَهُمَا (95).

قال جمهور العلماء: يحرم الجهاد إذا منع الأبوان أو أحدهما بشرط أن يكونا مسلمين؛ لأن برهما فرض عين عليه، والجهاد فرض كفاية، فإذا تعين الجهاد بالنفير من الإمام فلا إذن، لقوله: «فإذا استنفرتم فانفروا»(96).

6- وأن رضا الوالدين سبب رضا الرب، وسخطهما سبب في سخط الرب، عن عبدِ الله بنِ عَمْرٍ و ب، عن النبيِّ غ قالَ: «رِضاً الرَّبِّ في رِضاً الْوَالِدِ» (٩٥).

7- وبر الوالدين سبب في استجابة الدعاء، وتفريج الكربات، عَنْ عَبْدِ اللهِ ابْنِ عُمَرَ ب عَنْ رَسُولِ الله غ أَنَّهُ قَالَ: «بَيْنَمَا ثَلاَئَةُ نَفَرٍ يَتَمَشَّوْنَ أَخَذَهُمُ المَطَرُ، فَأَوُوا إِلَى غَارٍ فِي جَبَلٍ، فَانْحَطَّتْ عَلَىٰ فَمِ غَارِهِمْ صَخْرَةٌ مِنَ الْمَطَرُ، فَأَنْطَبَقَتْ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ بَعْضَهُمْ لِبَعْضِ: انْظُرُوا أَعْمَالًا عَمِلْتُمُوهَا الْجَبْلِ، فَانْطَبَقَتْ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ بَعْضَهُمْ لِبَعْضِ: انْظُرُوا أَعْمَالًا عَمِلْتُمُوهَا صَالِحَةً لللهَ، فَادْعُوا الله تَعَالَىٰ بِهَا، لَعَلَّ الله يَفْرُجُهَا عَنْكُمْ، فَقَالَ أَحَدُهُمْ: اللّهمَّ عَلَيْهِمْ، فَإِذَا لَي وَالِدَانِ شَيْخَانِ كَبِيرَانِ وَامْرَأَتِي، وَلِي صِبْيَةٌ صِغَارٌ أَرْعَى عَلَيْهِمْ، فَإِذَا أَرَحْتُ عَلَيْهِمْ حَلَبْتُ، فَبَدَأْتُ بِوَالِدَيَّ فَسَقَيْتُهُمَا قَبْلَ بَنِيَّ، وَأَنَّهُ نَأَى عَلَيْهِمْ، فَإِذَا أَرَحْتُ عَلَيْهِمْ حَلَبْتُ، فَبَدَأْتُ بِوَالِدَيَّ فَسَقَيْتُهُمَا قَبْلَ بَنِيَّ، وَأَنَّهُ نَأَى عَلَيْهِمْ، فَإِذَا أَرَحْتُ عَلَيْهِمْ حَلَيْتُ، فَبَدَأْتُ بِوَالِدَيَّ فَسَقَيْتُهُمَا قَبْلَ بَنِيَّ، وَأَنَّهُ نَأَى عَلَيْهِمْ، فَإِذَا أَرَحْتُ عَلَيْهِمْ حَلَيْتُ فَبَدَأُنْ بُوالِدَيَّ فَسَقَيْتُهُمَا قَبْلَ بَنِيَّ مَا يُومِهُمَا، وَالصَّبْيَةُ فَوَجَدْتُهُمُا فَرْ أَنْ أُوقِظَهُمَا مِنْ نَوْمِهِمَا، وَالصَّبْيَةُ بَتَضَاغَوْنَ عِنْدَ قَدَمَيَّ، فَلَمْ يَزَلُ وَأَكُرَهُ أَنْ أَسْقِيَ الصَّبْيَةَ قَبْلَهُمَا، وَالصَّبْيَةُ بَتَضَاغَوْنَ عِنْدَ قَدَمَيَّ، فَلَمْ أَنْ أُوعِمِهُمَا، وَالْصَبْيَةُ بَرَى مِنْهَا السَّمَاءَ، وَالْمُعْمَا أَلْسَمَاءَ» (قُومُ لَتَ اللَّهُ مُنْ عَلْمُ أَنْ الْسَمَاءَ» (قُومُ لَمْ السَّمَاءَ» (قُومُ لَمْ اللسَّمَاءَ» (قُومُ السَّمَاءَ» (قُومُ المَديث.

رواه الإمام أحمد في المسند، برقم: (2/160).

<sup>096)</sup> ينظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، المجلّد الخامس، (10/240)، بتصرف.

سنن الترمذي، كتاب: البر والصلة، باب: ما جاء في رضا الوالدين، برقم: (1899)، وصححه الشيخ الألباني، ينظر: صحيح الجامع الصغير، (185), برقم: (3506).

صحيح البخاري، كتاب: الأنبياء، باب: حديث الغار، برقم: (3465)، ورواه مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب: قصة أصحاب الغار الثلاثة، برقم: (2743).

قال النووي: «في هذا الحديث فضل بر الوالدين، وفضل خدمتهما، وإيثار هما عمن سواهما من الأولاد والزوجة وغيرهم، وقال: ويدل على أنه يستحب للإنسان أن يدعو في حال كربه وفي دعاء الاستسقاء وغيره بصالح عمله ويتوسل إلى الله تعالى به؛ لأن هؤلاء فعلوه فاستجيب لهم، وذكره النبي غ في معرض الثناء عليهم، وجميل فضائلهم»(99).

8- وبر الوالدين سبب في مد العمر وزيادة الرزق، عن أنس بن مالك اقال: قال رسول الله غ: «مَنْ سَرهُ أَنْ يُمَدَّ لَهُ في عُمْرِهِ، وَيُزَادُ لَهُ في رَقِهِ، فَلْيَبَرَّ والدَيْهِ، وَلْيَصِلْ رَحِمَهُ» (100).

معنى الزيادة في العمر البركة فيه، والتوفيق للطاعات، وعمارة أوقاته بما ينفعه في الآخرة، وصيانتها عن الضياع في غير ذلك، وقيل: بقاء ذكره الجميل بعد موته، فكأنه لم يمت(101).

9- وبر الوالدين سبب في دخول الجنة من أفضل أبوابها، عن أبي الدَّرداءِ ا قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يقول: «الْوَالِدُ أَوْسَطُ أَبْوَابِ الجَنَّةِ، فإن شِئْتَ فأَضِعْ ذلكَ البابَ أو احْفَظْهُ» (102).

قال العلماء: خيرها وأفضلها وأعلاها, يقال هو من أوسط قومه أي: من خيارهم، وعليه فالمراد بكونه أوسط أبوابها من التوسط بين شيئين فالباب الأيمن أولها، وهو الذي يدخل منه من لا حساب عليه، ثم ثلاثة أبواب: باب الصلاة وباب الصيام وباب الجهاد(103).

(17) شرح النووي لصحيح مسلم، (المجلد السادس) (17/50).

<sup>(3/266)</sup> المسند للإمام أحمد (3/266).

<sup>(</sup>المجلد السادس) (16/ 59) بتصرف سلم، (المجلد السادس) (16/ 59) بتصرف أ(10)

سنن الترمذي، كتاب: البر والصلة، باب: ما جاء في الفضل في رضا الوالدين، برقم: (1900)، وقال الترمذي: هذا حديثٌ صحيحٌ، ورواه ابن ماجه، كتاب: الأدب، باب: بر الوالدين، برقم: (3663).

<sup>(371/6)</sup> فيض القدير، محمد عبد الرؤوف المناوي ((3/171)).

**\** 

10 - وبر الوالدين سبب في بر الأبناء، عن أبي هريرة ا قال: قال رسول الله غ: «عِفّوا عَنْ نِساءِ النّاسِ تَعِفُّ نِساؤُكُمْ، وَبِرّوا آباءَكُمْ تَبِرّكُمْ أَبْناؤُكُمْ» (104).

وعن أبي هريرة ا قال: مَرَّ رسُولُ الله غ عَلَى عَبْدِ الله بْنِ أُبِيِّ ابْنِ سَلُولٍ، وَهُوَ فِي ظِلِّ أَجَمَةٍ، قَالَ: قَدْ غَبَّرَ عَلَيْنَا ابْنُ أَبِي كَبْشَةَ، فَقَالَ ابْنُهُ عَبْدُ الله بْنُ عَبْدِ اللهِ: وَالَّذِي أَكْرَمَكَ. وَالَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ! لَئِنْ شِئْتَ لاَتيَنَّكَ لِرَّ أُسِهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ: ﴿لَا وَلَكِنْ بِرَّ أَبَاكَ، وَأَحْسِنْ صُحْبَتَهُ ﴾ (105).

قال المناوي: «أجمع أكثر العلماء على أنه يجب تعظيم الوالدين والإحسان إليهما إحسانًا غير مقيد بكونهما مؤمنين»(106).

وعَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرِ لَ: قَالَتْ: قَدِمَتْ عَلَيَّ أُمِّي وَهِيَ مُشْرِكَةً، فِي عَهْدِ قُرَيْشٍ إِذْ عَاهَدَهُمْ. فَاسْتَفَّتَيْتُ رَسُولَ الله، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! قَدِمَتْ عَلْيَ أُمِّي وَهِيَ رَاغِبَةٌ، أَفَأَصِلُ أُمِّي؟ قَالَ: «نَعَمْ. صِلِي أُمَّكِ» (107).

قال الخطابي: «يستنبط منه: وجوب نفقة الأب الكافر والأم الكافرة

المستدرك، الحاكم، كتاب: البر والصلة، (4 / 170)، برقم: (7336)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه.

النبوة، المعجم الأوسط للطبراني، (1/80)، برقم: (229)، وذكره الهيثمي، كتاب: علامات النبوة، باب: في عبدالله بن عبدالله بن سلول، برقم: (15761)، وقال: «رواه البزار ورجاله ثقات». ( $^{106}$ ) فيض القدير للمناوي، ( $^{209}$ ).

صحيح البخاري، كتاب الهبة وفضلها والتحريض عليها، باب: الهدية للمشركين، برقم: (2620)، ورواه مسلم، كتاب: الزكاة، باب: فضل النفقة والصدقة على الأقربين، برقم: (1003).

وإن كان الولد مسلمًا»(108).

فيفهم مما سبق: أن البر بالوالدين من أفضل القربات، وأحبها إلى العزيز الجبار، وهو خلق الأنبياء، ودأب الأخيار، وشيم الصالحين، وهو سبب في زيادة العمر، وسعة الرزق، وتفريج الكربات، وإجابة الدعوات، وانشراح الصدر، وطيب الحياة، وهو من أسباب بر الأبناء وصلاحهم، ودليل على صدق الإيمان، وكرم النفس، وحسن الوفاء، كما أن العقوق جحود للفضل، ونكران للجميل، ودليل على الحمق والجهل، وعنوان على الخسة والدناءة، وحقارة الشأن، وضعة النفس، كما أنه ذنب عظيم، وكبيرة من الكبائر، وقرين الشرك، وموجب للعقوبة في الدنيا، وسبب لرد العمل، ودخول النار في الأخرى(109).

12- وقد ورد النهي الشديد بعدم الإحسان إليهما وعقوقهما، فعن معاذ اقال: أوصاني رسول الله غ بعشر كلمات، قال: «لا تُشْرِكْ بالله شَيْئًا وإِنْ قُتِلْتَ وحُرِّقْتَ، ولا تَعُقَّنَ وَالدَيْكَ وإِنْ أَمَرَاكَ أَنْ تَخْرُجَ مِنْ أَهْلِكَ وَمَالِكَ» (10).

قال ابن حجر: «شرط للمبالغة باعتبار الأكمل أيضًا، أي: لا تخالف واحدًا منهما وإن غلا في شيء أمرك به، وإن كان فراق زوجة، أو هبة مال»(111).

13- كما جاء في حديث آخر أن الولد وما يملك لأبيه، فعن عائشة ل: أنَّ رَجُلًا أَتَى رَسُولَ اللهِ يُخَاصِمُ أَبَاهُ فِي دَيْنِ عَلَيْهِ، فَقَالَ نبيُّ الله: «أَنْتَ

ينظر كتاب: عقوق الوالدين، للشيخ محمد بن إبر اهيم الحمد، (ص: 10-11) بتصرف. (11-10)

فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني، (5 / 553). (5 / 553)

المسند الإمام أحمد (5/238)، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد، كتاب: الوصايا، باب: وصية الرسول، برقم: (7110)، وقال: رجاله ثقات إلا أن عبد الرحمن بن جبير بن نفير لم يسمع من معاذ.

<sup>111 ()</sup> مرقاة المفاتيح، (1/ 238).

وَمَالُكَ لِأَبِيكَ >>(112).

عن عائشة ل، عن النبيّ غ: «إنَّ أَوْلادَكُمْ مِنْ أَطْيَبِ كَسْبِكُمْ، فَكُلُوا مِنْ كَسْبِ أَوْلادِكُمْ»(113)(114).

14- وكما أن عقوق الوالدين من المحرمات، فعن المُغِيرَةِ بْنِ شُعْبَةَ ا، عَنْ رَسُولِ الله غ: قَالَ: «إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ عُقُوقَ(115) اللهُ عَنْ رَسُولِ الله غ: قَالَ: «إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ عُقُوقَ (115) الأُمَّهَاتِ، وَوَأَدَ الْبَنَاتِ، وَمَنْعًا وَهَاتِ، وَكَرِهَ لَكُمْ ثَلاثًا: قِيلَ وَقَالَ، وَكَثْرَةَ السُّوَالِ، وَإضَاعَةَ المَالِ»(116).

خص الأمهات بالذكر، وإن كان عقوق الآباء أيضًا حرامًا؛ لأن العقوق إليهن أسرع من الآباء لضعف النساء، وللتنبيه على أن بر الأم مقدم على بر الأب في التلطف والحنو ونحو ذلك، ولأن ذكر أحدهما يدل على أن الآخر مثله بالضرورة، ولكن تعيين الأم لما ذكرنا(117).

المحقق (2/142) صحيح ابن حبان، كتاب: البر والإحسان، باب: حق الوالدين (2/142)، وصححه المحقق شعيب الأرنؤوط، ورواه الإمام أحمد في المسند (2/204).

سنن النسائي، كتاب: البيوع، باب: الحث على الكسب، برقم: (4455)، وصححه الشيخ الألباني، صحيح سنن النسائي، برقم: (4145).

<sup>114</sup> و هذا الإنفاق يجب أن لا يكون مضرًا بالابن؛ فإن أضر به لم يصبح ملزمًا.

وَالِده يَعُقَّهُ -بِضَمُ الْعَيْنُ- عَقًا وَعُقُوقًا إِذَا قَطْعَهُ وَلَمْ يَصِلِ رَحِمَهُ وَجَمْع (الْعَاقِ) عَقَّا وَعُقَوقًا إِذَا قَطْعَهُ وَلَمْ يَصِلِ رَحِمَهُ وَجَمْع (الْعَاقِ) عَقَّاةٌ بِقَتْح وَالِده يَعُقّهُ -بِضَمُ الْعَيْنُ وَالْقَاف. وَقَالُ صَاحِب الْمُحْكَم: رَجُل عُقُقٌ وَعَقٌ وَعَقُ وَعَقُ وَعَقُ الْخُرُوف كُلِّهَا, وَ(عُقُق) بِضَمِّ الْعَيْنِ وَالْقَاف. وَقَالُ صَاحِب الْمُحْكَم: رَجُل عُقُقٌ وَعَقُ وَعَقُ وَعَقُ الْخُونِ وَعَقَ بِضَمِّ الْعَيْنِ وَالْقَاف. وَقَالُ صَاحِب الْمُحْكَم: رَجُل عُقُقٌ وَعَقُ وَعَقُ وَعَقُ اللهَ عُقُوق بِمَعْنَى وَاحِد. وَهُو الَّذِي شَقَ عَصَا الطَّاعَة لِوَالِدِه. هَذَا قَوْل أَهْل اللَّغَة. وَأَمَّا حَقِيقَة الْمُحَرَّم شَرْعًا فَقَالَ الشَّيْخ أَبُو عَمْرو بْن الصَّلَاح رَحِمَهُ الله فِي فَتَاوِيه: الْعُقُوق الْمُحَرَّم كُل فَعْل يَتَأَذَّى بِهِ الْوَالِد أَوْ نَحْوه تَأَذَّيًا لَيْسَ بِالْهَيِّنِ مَعَ كُونِهِ لَيْسَ مِن الْأَفْعَال الْوَاحِبَة. اللهُمُون وَالْمَد عَلَى يَتَأَذَّى بِهِ الْوَالِد أَوْ نَحْوه تَأَذّيًا لَيْسَ بِالْهَيِّنِ مَعَ كُونِهِ لَيْسَ مِن الْأَفْعَال الْوَاحِبَة. اللهُمُون وَلُكُ مَا لَيْسَ بِمُعْصِيةِ وَمُحَالَفَة أَمْر همَا فِي ذَلِكَ عَلْ مَا لَيْسَ بِمُعْصِيةٍ وَمُخَالَفَة أَمْر همَا فِي ذَلِك عُقُوق وَل السَمِ الله الله عَلَى مَا لَيْسَ بِمُعْصِيةٍ وَمُحَالَفَة أَمْر همَا فِي ذَلِكَ عَقُوق. (ينظر: شرح صحيح مسلم النووي، المجلد الأول، 191-92). والعقوق ضد البر، قال ابن منظور: (وعق والده يعقه عقًا وعقوقًا ومعقة: شق عصا طاعته، وعق والديه قطعهما ولم يصل رحمه منهما). (ينظر: لسان العرب لابن منظور، (256)).

صحيح البخاري، كتاب: الأدب، باب: عقوق الوالدين من الكبائر، برقم: (5975)، ورواه مسلم، كتاب: الأقضية، باب: النهى عن كثرة المسائل، برقم: (593).

<sup>(245/12)</sup> عمدة القاري شرح صحيح البخاري، (12/ 245).

15- وإن عقوق الوالدين قد يعجل الله عقوبته في الدنيا، فعَنْ أَبِي بَكْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَا مِنْ ذَنْبٍ أَجْدَرُ أَنْ يُعَجِّلَ الله لِصَاحِبِهِ الْعُقُوبَةَ فِي الدُّنْيَا مَعَ مَا يَدَّخِرُ لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ الْبَغْيِ وَقَطِيعَةِ الرَّحِم». قَالَ الترمذي: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (118). وعقوق الوالدين يندرج في قطيعة الرحم بالأولى.

والعقوق له صور متعددة، ومنها: سب الوالدين، وقد عده النبي غ من الكبائر، كما جاء في الحديث فعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ ا قال: قال رسولُ الله غ: ﴿إِنَّ مِن أَكْبَرِ الْكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلِ وَالدَيْهِ›› قِيْلَ: يَا رَسُولَ الله كَيْفَ يَلْعَن الرَّجُلِ وَالدَيْهِ›› قِيْلَ: يَا رَسُولَ الله! كَيْفَ يَلْعَن الرَّجُل وَالدَيْهِ؟ قَالَ: ﴿يَسُبُ الرَّجُل أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُ أُمَّهُ ﴾ (19).

وفي رواية لمسلم: ﴿مِنَ الْكَبَائِرِ شَتْمُ الرَّجُلِ وَالِدَيْهِ›› قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهُ! وَهَلْ يَشْتِمُ الرَّجُلِ فَيَسُبُّ أَبَاهُ. اللهُ! وَهَلْ يَشْتِمُ الرَّجُلِ فَيَسُبُ أَبَاهُ. وَلِلَايْهِ؟ قَالَ: ﴿نَعَمْ. يَسُبُّ أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُ أَمَّهُ› (120).

وأن من لاعن والديه أو سابهما فهو ملعون على لسان النبي غ، فعن على الله غ: «... لَعَنَ اللهُ مَنْ لَعَنَ وَالدَيْهِ» (121).

وعن علي ا أيضًا قَالَ: قَالَ رسول الله غ: «... وَلَعَنَ الله مَنْ سَبَّ وَالْدَيْهِ» (122).

وقد عد النبي غ العقوق من أكبر الكبائر، فعَنْ أَبِي بكرة ا قَالَ: قَالَ النّبِيُّ غ: «أَلَا أُنبّئُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ تَلَاثًا قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ! قَالَ: الْإِشْرَاكُ بالله، وَعُقُوقُ الْوَالْدَيْن، وَجَلَسَ وَكَانَ مُتّكِنًا فَقَالَ: أَلَا وَقَوْلُ الزُّور،

الترمذي، كتاب صفة القيامة والرقائق، باب منه، برقم: (2511) وسنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في النهي عن البغي، برقم: (4902).

سحيح البخاري، كتاب: الأدب، باب: لا يسب الرجل والديه، برقم: (5973). (

صحيح مسلم، كتاب: الإيمان، باب: الكبائر وأكبرها، برقم: (90).

الأضاحي، باب: تحريم الذبح لغير الله، برقم: (1978). جزء من حديث رواه مسلم، كتاب: الأضاحي، باب: تحريم الذبح لغير الله، برقم: (1978)

<sup>(1/108)</sup> جزء من حديث أخرجه الإمام أحمد (1/108).

قَالَ: فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا حَتَّى قُلْنَا لَيْتَهُ سَكَتَ>(123).

16- والعاق لوالديه أحد الثلاثة الذين لا ينظر الله إليهم يوم القيامة، فعَنْ سَالِم بْنِ عَبْدِ الله عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: ﴿ثَلَاثَةٌ لَا يَنْظُرُ الله عَنْ وَجَلَّ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: الْعَاقُ لِوَالِدَيْهِ، وَالمَرْأَةُ المُتَرَجِّلَةُ، وَالدَّيُّوثُ. وَتَلَاثَةٌ لَا يَدْخُلُونَ الجَنَّةُ: الْعَاقُ لِوَالِدَيْهِ، وَالمُدْمِنُ عَلَى الْخَمْرِ، وَالمَنَّانُ بِمَا وَثَلَاثَةٌ لَا يَدْخُلُونَ الجَنَّةُ: الْعَاقُ لِوَالِدَيْهِ، وَالمُدْمِنُ عَلَى الْخَمْرِ، وَالمَنَّانُ بِمَا أَعْطَى (124).

17- وقد دعا جبريل عليه السلام على العاق لوالديه، وأمّن عليه النبي غ، فعن أبي هريرة ا: أَنَّ النَّبِيَّ غ صَعِدَ المِنْبَرَ فَقَالَ: «آمينَ آمينَ آمينَ آمينَ». قيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! إِنَّكَ حِينَ صَعِدْتَ المِنْبَرَ، قُلْتَ: آمينَ آمينَ آمينَ آمينَ آمينَ اللَّذِ «إِنَّ جِبْرِيلَ أَتَانِي فَقَالَ: مَنْ أَدْرَكَ شَهْرَ رَمَضَانَ وَلَمْ يُغْفَرْ لَهُ فَدَخَلَ النَّارَ فَأَبْعَدَهُ الله قُلْ: آمين، ومَنْ أَدْرَكَ أَبَوَيْهِ أَوْ أَحَدَهُما، فَلمْ يَبرَّ هُمَا، فَماتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَأَبْعَدَهُ الله قُلْ: آمين، فَقُلْتُ: آمين، ومَنْ ذُكِرْتَ عِنْدَهُ، فَلمْ يُصَلِّ عَلَيْكَ فَماتَ فَدَخَلَ النَّارَ فَأَبْعَدَهُ الله قُلْ: آمين، فقُلْتُ: آمين، فَقُلْتُ: آمين، فَقُلْتُ:

<sup>123 ()</sup> صحيح البخاري، كتاب: الشهادات، باب: ما قيل في شهادة الزور، برقم: (2654)، ورواه مسلم، كتاب: الإيمان، باب: بيان الكبائر وأكبرها، برقم: (87).

<sup>124)</sup> سنن النسائي، كتاب الزكاة، باب المنان بما أعطى، برقم: (2563).

صحيح ابن حبان، كتاب: البر والإحسان، باب: حق الوالدين، برقم: (409)، وصححه المحقق شعيب الأرنؤوط.

أَبُوكَ>(126).

وعَنِ الْمِقْدَامِ بْنِ مَعْد يكَرِبَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غَ قَالَ: ﴿إِنَّ الله يُوصِيكُمْ بِالأَقْرَبِ بِأُمَّهَاتِكُمْ -تَلاَثًا- إِنَّ الله يُوصِيكُمْ بِآبَائِكُمْ. إِنَّ الله يُوصِيكُمْ بِالأَقْرَبِ فَالأَقْرَبِ »(127). لأن ما تقاسيه من تعب الحمل والولادة والرضاع والتربية فوق ما يقاسيه الوالد من تعب تحصيل مؤنته وكسوته بنحو الضعف(128).

ومقتضاه: أن يكون للأم ثلاثة أمثال ما للأب من البر، قَالَ الْعُلَمَاء: وَسَبَب تَقْدِيم الأُمِّ كَثْرَة تَعَبهَا عَلَيْه, وَشَفَقَتهَا، وَخِدْمَتهَا, وَمُعَانَاة المَشَاقِّ فِي حَمْله, ثُمَّ وَضْعه, ثُمَّ إِرْضَاعه, ثُمَّ تَرْبِيَته وَخِدْمَته وَتَمْرِيضه, وَغَيْر ذَلِك، فهذه تنفر د بها الأم وتشقى بها، ثم تشارك الأب في التربية.

وفي قوله تعالى: (جيجيچچچچچچچچديدددد) [لقمان:14].

فعلى الأبناء أن يكونوا بارين أكثر بأمهاتهم، ولو ترتب على ذلك حرمانهم من بعض المنافع؛ وفي مسند أحمد عن أبي عبد الرحمن السلمي قال: أتى رجل أبا الدرداء فقال: إن امرأتي بنت عمي، وأنا أحبها، وإن والدتي تأمرني أن أطلقها، فقال: لا آمرك أن تطلقها ولا آمرك أن تعصي والدتك، ولكن أحدثك حديثًا سمعته من رسول الله غ، سمعت رسول الله غ يقول: «إن الوالدة أوسط أبواب الجنة؛ فإن شئت فأمسك وإن شئت فدع»(129).

وما أجمل ما قال الشاعر:

صحيح البخاري، كتاب: الأدب، باب: من أحق الناس بحسن الصحبة، برقم: (5971)، ورواه مسلم، كتاب: البر والصلة، باب: بر الوالدين، برقم: (2548).

<sup>(3661)</sup> سنن ابن ماجه، كتاب: الأدب، باب: بر الوالدين، برقم: (3661).

<sup>(32/5)</sup> مرقاة المفاتيح، (5/32).

<sup>(5/197)</sup> مسند أحمد  $()^{129}$ 

فكم ليلة باتت بثقلك تشتكي فكم غسلت عنك الأذى بيمينها وكم مرة جاعت وأعطتك قوتها فدونك فارغب في عميم دعائها لها من جواها أنة وزفير

وما حجرها إلا لديك سرير

حنوا وإشفاقا وانت صغير

فانت لما تدعو إليه فقير

لامك حق لو علمت كبير وفي الوضع لو تدري عليها مشقة وتقديك مما تشتكيه بنفسها فآه لذي عقل ويتبع الهوى كثيرك يا هذا لديه يسير فمن غصص منها الفؤاد يطير ومن ثديها شرب لديك نمير وآه لأعمى القلب وهو بصير

18- كما أن العقوق سبب في وقوع البلاء، فعن أبي هريرة ا قال: قال رسولُ الله غ: «كان رجلٌ في بني إسرائيلَ يُقالُ لهُ جُرَيجٌ يُصلّي، فجاءتهُ أُمّهُ فدعَتهُ، فأبي أن يُجيبَها، فقال: أُجيبُها أو أُصلّي؟ ثمّ أتَتْهُ فقالت: اللهمّ لا ثُمتهُ حتّى ثُريهُ وُجوهَ المومِساتِ. وكان جُرَيجٌ في صَومَعته، فقالت المرأةٌ: لأَفْتِنَن جُرَيجًا، فتعَرّضَتْ لهُ فكلّمَتْهُ فأبي، فأتَتْ راعيًا فأمكَنَتْهُ من نفسِها، فوَلَدَتْ غُلامًا، فقالت: هو من جُرَيجٍ. فأتوهُ وكسروا صومعته، وأنزلوهُ وسَبّوهُ، فتوضّاً وصلّى، ثمّ أتى الغُلامَ فقال: مَن أبوكَ يا غُلامُ؟ قال: الراعي. قالوا: نبني صومعتكَ من ذهب؟ قال: لا، إلا من طينٍ»(130).

19- والعقوق عقابه شديد، وعاقبته وخيمة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ( ﷺ والعقوق عقابه شديد، وعاقبته وخيمة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ( ﷺ وهي دَدَدُدُدُرُرُرُرُرُ كك) [محمد:22-23]، وعقوق الأم يدخل في قطع الرحم من باب أولى، بل للأم علاقة قوية في القرب أو البعد في النسب، وسمي الأقارب أولي الأرحام نسبة إلى رحم الأم، التي بها تقوى علاقة الأبناء أو تضعف بأقاربه، وأكبر وعيد ورد في حق مرتكب العقوق هو حرمانه رحمة الله التي وسعت كل شيء، وحرمانه الجنة التي عرضها السماوات والأرض، فعن سالم بن عبد الله عن أبيه قال: قال رسول الله غ: «ثلاثة لا ينظر الله عز وجل إليهم يوم القيامة: العاق لوالديه، والمرأة المترجلة، والديوث. وثلاثة لا يدخلون الجنة: العاق لوالديه،

<sup>130 ()</sup> صحيح البخاري، كتاب: المظالم، باب: إذا هدم حائط فتبين مثله، برقم: (2482)، ورواه مسلم، كتاب: البر والصلة، باب: تقديم بر الوالدين، برقم: (2550).

والمدمن على الخمر، والمنان بما أعطى >>(131).

20- بعض أسباب العقوق: ويحسن بنا أن نتطرق إلى بيان بعض أسباب العقوق لكي يتجنبها الآباء حفظًا لفلذات أكبادهم من الإقدام على العقوق، ولعل من أهمها(132):

- عدم القيام بتربية الأبناء تربية إسلامية: والآباء والأمهات لا يمكن لهم أن يتوقعوا بر الأبناء بهم إذا لم يربوهم تربيةً حسنةً، بل لا يمكن لهم أن يتوقعوا دعاء الأبناء لهم بدونه، لقوله تعالى: (ووو ووو الإسراء:24]، فإذا لم يعلموهم الأخلاق الحسنة والآداب الإسلامية في صغرهم فكيف لهم أن يتوقعوا الدعاء لهم؟! ولذا أكد النبي غ على ذلك، فعن أبوب بن موسى عن أبيه عن جده: أن رسول الله غ قال: «ما نحل والد ولدًا من نحل أفضل من أدب حسن»(133).

جهل الأبناء لحقوق الأمهات، فالجهل له دورٌ كبيرٌ في عدم أداء الحقوق، وقد يكون الجهل ناتجًا عن عدم تثقيف الولد في صغره من قبل الآباء والأمهات.

- الخلافات العائلية: إذا كان الوالدان في خلاف دائم، يتهم الزوج زوجته والزوجة زوجها، هذا لا يحترم زوجته، والزوجة لا تحترم زوجها، فينعدم أو يقل الاحترام في قلوب الأبناء تجاه الآباء والأمهات، وأما الآباء فلقوتهم والخوف من بطشهم لا يستطيع الأولاد إظهار ما يدل على قلة احترامهم لهم، ولكن الأمهات لشفقتهن وعطفهن على الأولاد يجترئون على عصيانهن، وعدم البر بهن، ورفع الصوت عليهن والعياذ بالله- وقد يأمر الوالد في بيئة الخلافات العائلية ولده بعصيان أمه، وعدم البر بها.

<sup>(23)</sup> سبق تخریجه (ص: 23).

يراجع كتابنا: تربية الطفل المسلم، وكتاب: البيت المسلم.  $0^{132}$ 

<sup>(1952).</sup> جامع الترمذي، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في أدب الولد، برقم: (1952).

- رفقة السوء: فإن لهم دورًا كبيرًا في سوء الأخلاق وعدم البر بالأمهات، فإن القرين بالمقارن يقتدي. كما جاء في الحديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «الرَّجُلُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ». قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَريبٌ (134).

- الطاعة العمياء من الولد بعد زواجه لزوجته: فبعض الأولاد -هداهم الله- بعد زواجهم تصير زوجاتهم محور فلكهم، لا يفعلون شيئًا إلا بإذنهن، وبر الوالدين كذلك لا يكون إلا برضاهن.

-الدلال الزائد والترفيه المبالغ فيه في التربية قد يؤدي إلى العقوق، والعاقل لا يربي أولاده على ذلك، بل عليه بالحزم مع العطف والحنان في حد معقول، فيستعمل الدلال في موقعه، والحزم في موقعه، لا الدلال الزائد في كل حين، ولا الحزم في كل وقت.

قد ينشأ الابن في محيط ديني مع حلقات التحفيظ، ومجالس العلم، ومع ذلك إذا صدر منه ما يدل على العقوق، فهناك خللٌ في التربية، مثل الخلافات العائلية، أو القسوة في التربية، أو عدم العدل بين الأولاد، فهذه الأمور لها أثرٌ كبيرٌ على أخلاق الابن إذا كبر، وقد يصل إلى العقوق؛ فيتنبه إلى هذا الأمر فلا يستمر أ فيكون سببًا للعقوق.

فضل الأم كبيرٌ، وحقها عظيمٌ، يفوق حقوق جميع العباد إلا الرسول غ، ومع ذلك الذي يتوقع من الأم العاقلة ألا تستغل هذا الفضل في إحراج الابن بأوامر لا تقرها عقول سوية، مثل أن يطلق الابن زوجته بدون سبب معقول، أو تنهى عن السفر لأمور مباحة أو مستحبة مثل سفر العمرة، والحكمة، والحوار الهادئ، والنقاش المعقول إذا كانت مطلوبة من المعلم والداعي، فالأم كذلك عليها أن تختارها لقضاء حاجاتها من الابن، بل هي أول معلمة ومربية بالنسبة لولدها، وهي تعلم نفسية ابنها ومزاجها، فلا

الترمذي، كتاب الزهد، باب ما جاء في أخذ المال بحقه، برقم: (2378). (1378)

تحرجه بأوامر غير معقولة، ولا تخاطبه بأسلوب تجرح مشاعره حتى لا تكون سببًا مباشرًا في عقوقه، فمثل هذه الأساليب تجلب العقوق، ويتربى الابن والبنت عليها.

من الأبناء من يصل أمر المال عنده فوق بر الأم، وخاصة بعد وفاة الأب -في الإرث- فنقول لهؤلاء الأبناء: اتقوا الله في أمهاتكم، ولا تؤذوهن في أمور لا تبقى في حال واحدة، فالأموال اليوم لكم وغدًا لورثتكم، واتقوا آهات الأمهات، قد جرحت قلوبهن بفقد أزواجهن، ثم تزيدون في جرحها وألمها لأموال لم تكن بأيديكم أمس، وتذهب غدًا بأيدي ورثتكم، ولا تنسوا قول الله تعالى في حق الآباء والأمهات: ( ل ل ل لله تعالى في حق الآباء والأمهات: ( ل ل لله تلفه مهم على على الرحمة، بل عُكَو وُ وَ وَ وَ قَد تبعث الأم على بث الشكوى إلى الله فتفسد دنياكم وأخراكم.

نعم. قد يؤدي عدم إشباع الحاجات النفسية إلى العقوق، وخاصة إذا كان الوالدان في خلاف دائم، أو في انشغال عن الأولاد، الأب مشغولٌ في أمور دنياه، والأم مشغولةٌ في الزيارات، ونزول الأسواق، وتتبع الموضات، وتتم التربية في حضن الخادمة، ففي هذه الحالة لا ينشأ الولد على احترام الوالدين، ولا يتربى على الأخلاق الحسنة، ولا يعرف حقوق الآباء والأمهات.

- الفقر والحرمان واليتم. هذه أمورٌ قد تؤدي إلى عقوق الأم، وليس في كل حين إذا نشأ في بيئة صالحة، وربته أمه على أخلاق فاضلة، وعلمته حقوق العباد، ولم يصحب رفقة السوء، فكم من اليتامى أو المحرومين من وسائل الترفيه هم أبر إلى أمهاتهم من أولاد الأثرياء، ولكن ليحذر عدم التوازن مع هذه الفئة حتى لا يؤدي إلى العقوق.

وفي الختام نحب أن نقدم بعض النصائح والتوجيهات، وبعض طرق

البر والإحسان للوالدين، نقدمها للأبناء لتكون حافزًا قويًا لهم إلى القيام بالبر بآبائهم وأمهاتهم، وبالأخص للذين قد فرطوا في حقهم، ويريدون تداركه؛ لأن حال أهل زماننا لا يخفى على كل أحد، وقد أشار فضيلة الشيخ ابن العثيمين: إلى حال بعض منا قائلًا: «إن من الناس من لا ينظر والديه الذين أنجباه وربياه إلا نظرة احتقار وسخرية وازدراء، يكرم امرأته ويهين أمه، ويقرب صديقه ويبعد أباه، إذا جلس عند والديه فكأنه على جمر يستثقل الجلوس ويستطيل الزمن، اللحظة عندهما كالساعة أو أكثر»(135).

-إعتاق الوالدين إن كانا رقيقين أو أحدهما، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «لا يَجْزِي وَلَدٌ وَالِدًا إِلاَ أَنْ يَجِدَهُ مَمْلُوكًا فَيَشْتَرِيَهُ فَيُعْتِقَهُ»(136).

- بر الوالدين بعد وفاتهما، فإذا كان الإنسان مقصرًا في حياة الوالدين، وأراد أن يستدرك ما قد فاته، فعليه أن يراعي ذلك بأمور آتية:

أ- أن يكون الولد صالحًا في نفسه؛ لأن صلاحه يفيد أبويه وهما

<sup>.(507 /2)</sup> الضياء اللامع للعثيمين, (2/ 507).

<sup>136 ()</sup> صحيح مسلم، كتاب: العتق، باب: فضل عتق الوالد، برقم: (1510).

أموات، كما جاء في الحديث، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قال: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: «إِذَا مَاتَ الإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إلاَّ مِنْ تَلاَثٍ: صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أَوْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ، أَوْ وَلَدٍ صَالِح يَدْعُو لَهُ»(137).

## ب\_ كثرة الدعاء لهما والاستغفار عنهما:

قال تعالى: ( و و ي ب ب ب د ئا ئا ئى ئى ئو ئوئۇئۇئۇئۇئۇ) [إبراھيم: 40 - 41].

وعن أبي هريرة ا، عن النبي غ قال: «إِنَّ الله -تَبَارَكَ وتَعالى- لَيَرْفَعُ لِلرَّجُكِ الدَّرَجَةَ، فَيَقُولُ: أَنَّى لِي هَذِهِ؟ فَيَقُولُ: بِدُعَاءِ وَلَدِكَ (لكَ)»((138)).

وذكر ابن أبي الدينا من حديث ابن سيرين: «أَنَّ الرَّجُلَ لَيمُوتُ وَالدَاهُ وَهُوَ عَاقٌ لَهُمَا، فَيَدعو اللهَ لهُمَا مِن بَعدِهِما فيكتبَهُ اللهُ مِنَ البَارِّين»(139).

ج - إنفاذ عهدهما، وإكرام صديقهما، وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما، عن أبي أسيد ا قال: بينما أنا جالسٌ عند رسول الله غ إذ جاءه رجل من الأنصار فقال: يا رسول الله! هل بقي عليّ من بر أبويّ شيء بعد موتهما أبرهما به؟ قال: «نَعَمْ، خِصالٌ أَرْبَعَة: الصَّلاةُ عَلَيْهِمَا، وَالاسْتِغْفارُ لَهُما، وَإِنْفاذُ عَهْدِهِما، وَإِكْرامُ صَدِيقِهِمَا، وَصِلَةُ الرَّحِمِ التَّي لا رَحِمَ لَكَ إلا مِنْ قِبَلِهِما، فَهُوَ الذي بَقِيَ عَلَيْكَ مِنْ بِرِّهِما بَعْدَ مَوْتِهِما» (140).

المواب بعد وفاته، برقم: ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته، برقم: (1631)

<sup>(17240)</sup> ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد، كتاب: الأدعية، باب: دعاء الولد لوالده، برقم: (17240)، وقال: رواه البزار ورجاله رجال الصحيح، غير عاصم بن بهدلة وهو حسن الحديث.

نكره المناوي في فيض القدير، وقال: قال العراقي: مرسل صحيح الإسناد. (فيض القدير، (6/141)).

سنن أبي داود، كتاب: الأدب، باب: في بر الوالدين، برقم: (5142)، المسند للإمام أحمد، (3/497)، وحسنه المحقق أحمد شاكر، حاشية المسند، (12 / 435)، وضعفه الشيخ الألباني، ضعيف سنن أبي داود، (0.3/497)، برقم: (1101).

وعَنْ عَبْدِ الله بن عُمَرَ ا قَالَ: إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «إِنَّ مِنْ أَبَرَّ الْبِرِّ صِلَةَ الْرَّجُلِ أَهْلَ وُدِّ أَبِيهِ، بَعْدَ أَنْ يُوَلِّيَ»(141).

قال النووي: «وفي هذا فضل صلة أصدقاء الأب والإحسان إليهم وإكرامهم، وهو متضمن لبر الأب وإكرامه لكونه بسببه، وتلتحق به أصدقاء الأم والأجداد والمشايخ والزوج والزوجة»(142).

وقال القاري: «وإنما كان أبر لأنه إذا حفظ غيبته فهو بحفظ حضوره أولى، وإذا راعى أهل وده فكأن مراعاة أهل رحمه أحرى»(143).

وعن ابنِ عُمَرَ بِ قال: قَالَ النَّبِيُّ غ: ﴿مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَصِلَ أَبَاهُ فِي قَبْرِهِ فَلْيَصِلْ إِخْوَانَ أَبِيهِ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ (144).

وروي عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عُمَر ب: أَنَّ رَجُلًا مِنْ الْأَعْرَابِ لَقِيَهُ بِطَرِيقِ مَكَّةً، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَبْدُ الله، وَحَمَلَهُ عَلَى حِمَارٍ كَانَ يَرْكَبُهُ، وَأَعْطَاهُ عِمَامَةً كَانَتْ عَلَى رَأْسِهِ، فَقَالَ ابْنُ دِينَارٍ: فَقُلْنَا لَهُ: أَصْلَحَكَ الله، إِنَّهُمْ الْأَعْرَابُ، كَانَتْ عَلَى رَأْسِهِ، فَقَالَ ابْنُ دِينَارٍ: فَقُلْنَا لَهُ: أَصْلَحَكَ الله، إِنَّهُمْ الْأَعْرَابُ، وَإِنَّهُمْ يَرْضَوْنَ بِالْيَسِيرِ. فَقَالَ عَبْدُ الله: إِنَّ أَبَا هَذَا كَانَ وُدًّا لِعُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ، وَإِنَّ هَبْ الْبِرِّ صِلَةُ الْوَلَدِ أَهْلَ وُدِّ أَبِيهِ» (145).

د - التصدق عنهما؛ لأن الصدقة عن الميت يستفيد منها الميت، كما جاء في الحديث: عَنْ عَائِشَةً ل: أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ غ: ﴿إِنَّ أُمِّي افْتُلِنَتْ نَفْسُهَا، وَأَظُنُّهَا لَوْ تَكَلَّمَتْ تَصَدَّقَتْ، فَهَلْ لَهَا أَجْرٌ إِنْ تَصدَّقْتُ عَنْهَا؟ قَالَ:

الأب، برقم: البر والصلة، باب: فضل صلة أصدقاء الأب، برقم: (2552).

<sup>(16 / 16)</sup> شرح النووي لصحيح مسلم (المجلد السادس)، (16 / 93).

<sup>(80/8)</sup> مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، (8/680).

<sup>144 ()</sup> جزء من حديث رواه ابن حبان، كتاب: البر والإحسان، باب: حق الوالدين، برقم: (432)، وقال المحقق: إسناده صحيح على شرط البخاري.

مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل صلة أصدقاء الأب والأم ونحوهما، (2552).

نَعَمْ﴾(146).

قال الإمام النووي في شرحه: ﴿وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ: أَنَّ الصَّدَقَة عَنْ الْمَيِّت تَنْفَع الْمَيِّت وَيَصِلُهُ تَوَابِهَا, وَهُوَ كَذَلِكَ بِإِجْمَاعِ الْعُلَمَاء وكَذَا أَجْمَعُوا عَلَى وُصُول الدُّعَاء، وقَضَاء الدَّين بِالنُّصُوصِ الْوَارِدَة فِي الْجَمِيعِ»(147).

ه - قضاء ديونهما: إن الدَّين شأنه عظيم، وقد أكد النبي غ على قضاء الدين، ولم يصل على الميت الذي كان عليه دينًا، فعَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْأَكُوعِ ا قَالَ: «كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ النَّبِيِّ غ إِذْ أُتِيَ بِجَنَازَةٍ؛ فَقَالُوا: صَلِّ عَلَيْهَا فَقَالُ: هَلْ عَلَيْهِ دَيْنٌ؟ قَالُوا: لَا. قَالَ: فَهَلْ تَرَكَ شَيْئًا؟ قَالُوا: لَا. فَصَلَّى عَلَيْهِ دَيْنٌ؟ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله صَلِّ عَلَيْهَا. قَالَ: هَلْ عَلَيْهِ دَيْنٌ؟ قِيلَ: نَعَمْ. قَالَ: هَلْ عَلَيْهِ دَيْنٌ؟ قِيلَ: نَعَمْ. قَالَ: هَلْ عَلَيْهِ أَتِي بِالثَّالِيَةِ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله صَلِّ عَلَيْهِ وَيْنٌ؟ فَهَلْ عَلَيْهِ دَيْنٌ؟ فِيلَا: نَعَمْ. قَالَ: فَهَلْ تَرَكَ شَيْئًا؟ قَالُوا: ثَلَاثَةً دَنَانِيرَ. فَصَلَّى عَلَيْهَا, ثُمَّ أُتِي بِالثَّالِيَةِ فَقَالُوا: طَلَّى عَلَيْهِا. قَالَ: هَلْ تَرَكَ شَيْئًا؟ قَالُوا: لَا قَالَ: فَهَلْ عَلَيْهِ كَيْهُ عَلَيْهِ كَيْهُ عَلَيْهِ كَلْ تَرَكَ شَيْئًا؟ قَالُوا: ثَلَاثَةً دَنَانِيرَ. قَالَ: هَلْ تَرَكَ شَيْئًا؟ قَالُوا: لَا قَالَ: فَهَلْ عَلَيْهِ كَيْهِ مَلْ تَرَكَ شَيْئًا؟ قَالُوا: لَا قَالَ: فَهَلْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ كَيْهُ عَلَيْهِ كَلْ اللهِ قَتَادَةً: صَلً عَلَيْهِ يَا رَسُولَ الله وَعَلَيْ دَيْنُهُ، فَصَلَّى عَلَيْهِ كَلْ أَبُو قَتَادَةً: صَلً عَلَيْهِ يَا رَسُولَ الله وَعَلَى دَيْهُ، فَصَلَّى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَى الله وَعَلَى مَنْ وَعَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الله وَعَلَى قَنَادَةً وَلَا الله وَعَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الله وَعَلَى قَلْهُ وَعَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى قَلْهُ وَلَا الله وَعَلَى عَلَيْهُ عَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى الله وَعَلَى عَلَيْهِ عَلَى الله وَعَلَى المَلِه الله وَعَلَى المِلْه الله وَعَلَى المَلِه المَلِي المَلْه وَعَلَى المِلْه المَلْه المَلْه الْه المَلْه المَلْه المَلْه المَلْه المَلْه المَلْه المُلْه المَلَ

ثم لما جاءه المال من الفتوح كان يقضى الدين من بيت مال المسلمين، ويصلي على الجنائز، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا «أَنَّ رَسُولَ الله غ كَانَ يُؤْتَى بِالرَّجُلِ المُتَوَفَّى عَلَيْهِ الدَّيْنُ فَيَسْأَلُ هَلْ تَرَكَ لِدَيْنِهِ فَضْلًا فَإِنْ حُدِّثَ أَنَّهُ تَرَكَ لِدَيْنِهِ فَضْلًا فَإِنْ حُدِّثَ أَنَّهُ تَرَكَ لِدَيْنِهِ وَفَاءً صَلَّى وَإِلَّا قَالَ لِلْمُسْلِمِينَ: صَلُّوا عَلَى صَاحِبِكُمْ، فَلَمَّا فَتَحَ الله عَلَيْهِ الْفُتُوحَ قَالَ: أَنَا أَوْلَى بِالمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ. فَمَنْ تُوفِي مِنْ المُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ. فَمَنْ تُوفِي مِنْ المُؤْمِنِينَ فَتَرَكَ دَيْنًا فَعَلَى قَضَاؤُهُ وَمَنْ تَرَكَ مَالًا فَلُورَ ثَتِهِ» (149).

صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب موت الفجأة، برقم: (1388). (1388)

أن شرح النووي الصحيح مسلم (المجلد الثالث) (7/90). (7/90)

الميت على رجل جاز، برقم: (2291) صحيح البخاري، كتاب الحوالات، باب: إن أحال دين الميت على رجل جاز، برقم:

صحيح البخاري، كتاب الحوالات، باب من تكفل عن الميت دينًا فليس له أن يرجع، برقم: (2297).

وقد ثبت في الحديث: أن النبي غ قد أعان جابر بن عبد الله في قضاء ديون والده, فعن فراس قال: قال الشَّعْبِيُّ: حَدَّثنِي جَابِرُ بْنُ عَبْدِ الله الْأَنصَارِيُّ بَ: «أَنَّ أَبَاهُ اسْتُشْهِدَ يَوْمَ أُحُدٍ وَثَرَكَ سِتَ بَنَاتٍ، وَثَرَكَ عَلَيْهِ دَيْنًا، فَلَمَّا حَضَرَ جِدَادُ النَّخْلِ أَتَيْتُ رَسُولَ الله غ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! قَدْ عَلِمْتَ أَنَّ وَالِدِي اسْتُشْهِدَ يَوْمَ أُحُدٍ وَثَرَكَ عَلَيْهِ دَيْنًا كَثِيرًا, وَإِنِّي أُحِبُّ أَنْ عَلِمْتَ أَنَّ وَالِدِي اسْتُشْهِدَ يَوْمَ أُحُدٍ وَثَرَكَ عَلَيْهِ دَيْنًا كَثِيرًا, وَإِنِّي أُحِبُّ أَنْ يَرَاكَ الْغُرَمَاءُ قَالَ: اذْهَبْ فَبَيْدِرْ (150) كُلَّ تَمْرٍ عَلَى نَاحِيَتِهِ. فَفَعَلْتُ، ثُمَّ دَعُوثُهُ يَرَاكَ الْغُرُوا إِلَيْهِ أُغْرُوا بِي تِلْكَ السَّاعَة، فَلَمَّا رَأَى مَا يَصْنَعُونَ أَطَافَ حَوْلَ فَلَمَّا نَظَرُوا إِلَيْهِ أُغْرُوا بِي تِلْكَ السَّاعَة، فَلَمَّا رَأَى مَا يَصْنَعُونَ أَطَافَ حَوْلَ فَلَمَّا نَظَرُوا إِلَيْهِ أُغْرُوا بِي تِلْكَ السَّاعَة، فَلَمَّا رَأَى مَا يَصْنَعُونَ أَطَافَ حَوْلَ يَكِيلُ لَهُمْ حَتَّى أَدْرُوا بِي تِلْكَ السَّاعَة، فَلَمَّا رَأَى مَا يَصْنَعُونَ أَطَافَ حَوْلَ يَكِيلُ لَهُمْ حَتَّى أَذَى الله أَمَانَة وَالِدِي. وَأَنَا وَالله رَاضٍ أَنْ يُوَدِّيَ الله أَمَانَة وَالِدِي وَلا أَرْجِعَ إِلَى أَخُواتِي بِتَمْرَةٍ. فَسَلِمَ وَالله الْبَيَادِرُ كُلُّهَا حَتَّى أَنِي أَنْظُرُ إِلَى الْبَيْدَرِ الَّذِي عَلَيْهِ رَسُولُ الله غَ كَأَنَّه لَمْ يَنْقُصْ تَمْرَةً وَاحِدَةً ﴾ (151).

فمن الإحسان للوالدين أن يقضى دينهما في حياتهما، وبعد مماتهما.

و- الحج والعمرة عنهما: فعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ ب: أَنَّ امْرَأَةً مِنْ جُهَيْنَةَ جَاءَتْ إِلَى النَّبِيِّ غ فَقَالَتْ: إِنَّ أُمِّي نَذَرَتْ أَنْ تَحُجَّ فَلَمْ تَحُجَّ مَتَّى مَاتَتْ، أَفَأَحُجُّ عَنْهَا؟ ﴿قَالَ: نَعَمْ حُجِّي عَنْهَا؟ أَرَأَيْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكِ دَيْنُ أَكُنْتِ قَاضِيةً؟! اقْضُوا الله فَالله أَحَقُّ بِالْوَفَاءِ » (152).

قال ابن حجر: ﴿وَفِيهِ أَنَّ وَفَاء الدَّيْنِ الْمَالِيِّ عَنْ الْمَيِّتِ كَانَ مَعْلُومًا عِنْدهمْ مُقَرَّرًا، وَلِهَذَا حَسُنَ الْإِلْحَاق بِهِ. وَفِيهِ إِجْزَاء الْحَجِّ عَنْ الْمَيِّتِ، وَفِيهِ أَنْ مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ حَجِّ وَجَبَ عَلَى وَلِيّه أَنْ يُجَهِّز مَنْ يَحُجِّ عَنْهُ مِنْ رَأْس مَاكَ وَعَلَيْهِ قَضَاء دُيُونِه، فَقَدْ أَجْمَعُوا عَلَى أَنَّ دَيْنِ الْآدَمِيِّ مِنْ رَأْس مَاله، كَمَا أَنَّ عَلَيْهِ قَضَاء دُيُونِه، فَقَدْ أَجْمَعُوا عَلَى أَنَّ دَيْنِ الْآدَمِيِّ مِنْ رَأْس

<sup>150)</sup> وَقَوْله: (إِذْهَبْ فَبَيْدِرْ ( بِفَتْحِ الْمُوَحَّدَة وَسُكُونِ التَّحْتَانِيَّة بَعْدهَا دَال مَكْسُورَة بِصِيغَةِ فِعْل الْأَمْرِ أَيْ إِجْعَلْ كُلِّ صِنْف فِي بَيْدَر - أَيْ جَرِين - يَخُصّهُ. (ينظر: فتح الباري شرح صحيح الْأَمْر في البخاري، 5/414).

صحيح البخاري، كتاب الوصايا، باب: قضاء الوصيي ديون الميت بغير محضر من الورثة، برقم: (2781).

صحيح البخاري، كتاب الحج، باب: الحج والنذر عن الميت، برقم: (1852).

الْمَالُ فَكَذَلِكَ مَا شُبِّهَ بِهِ فِي الْقَضَاء, وَيَلْتَحِق بِالْحَجِّ كُلِّ حَقِّ تَبَتَ فِي ذِمَّته مِنْ كَفَّارَة أَوْ نَذْر أَوْ زَكَاة أَوْ غَيْر ذَلِكَ»(153).

وفي صحيح مسلم عَنْ بُرَيْدَةَ ا قَالَ: بَيْنَا أَنَا جَالِسٌ عِنْدَ رَسُولِ الله غ إِذْ أَتَتْهُ امْرَأَةٌ فَقَالَتْ: إِنِّي تَصَدَّقْتُ عَلَى أُمِّي بِجَارِيَةٍ وَإِنَّهَا مَاتَتْ. قَالَ: فَقَالَ: «وَجَبَ أَجْرُكِ وَرَدَّهَا عَلَيْكِ المِيرَاثُ. قَالَتْ: يَا رَسُولَ الله! إِنَّهُ كَانَ عَلَيْهَا صَوْمُ شَهْرٍ أَفَأَصُومُ عَنْهَا؟ قَالَ: صُومِي عَنْهَا. قَالَتْ: إِنَّهَا لَمْ تَحُجَّ قَطُّ أَفَأَحُجُّ عَنْهَا؟ قَالَ: صُومِي عَنْهَا. قَالَتْ: إِنَّهَا لَمْ تَحُجَّ قَطُّ أَفَأَحُجُ عَنْهَا؟ قَالَ: حُجِي عَنْهَا» (154).

قال النووي: «وَفِيه: قَضَاءُ الدَّيْن عَنْ المَيِّت، وَقَدْ أَجْمَعَتْ الْأُمَّة عَلَيْهِ. وَلَا فَرْق بَيْن أَنْ يَقْضِيَهُ عَنْهُ وَارِثٌ أَوْ غَيْره فَيَبْرَأُ بِه بِلَا خِلَاف... فِيهِ دَلَالَة ظَاهِرَة لِمَذْهَبِ الشَّافِعِيّ وَالْجُمْهُورِ أَنَّ النِّيَابَةَ فِي الْحَجِّ جَائِزَة عَنْ المَيِّت وَالْعَاجِز المَأْيُوس مِنْ بُرْئِهِ» (155).

وجاء في المسند عن ابْن عَبَّاسٍ ا قال: أَمَرَتْ امْرَأَةُ سَلْمَانَ بْنِ عَبْدِ الله الجُهَنِيَّ أَنْ يَسْأَلَ رَسُولَ الله غ عَنْ أُمِّهَا تُوُفِّيَتْ وَلَمْ تَحْجُجْ، أَيُجْزِئَ عَنْهَا أَنْ تَحُجَّجْ عَنْهَا؟ فَقَالَ النَّبِيُّ غ: ﴿أَرَأَيْتَ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّهَا دَيْنٌ فَقَضَتْهُ عَنْهَا أَكَانَ يُجْزِئُ عَنْ أُمِّهَا؟ فَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَلْتَحْجُجْ عَنْ أُمِّهَا» (156).

ز - إيفاء نذرهما: فعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ بِ أَنَّ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ ا اسْتَفْتَى رَسُولَ الله غ فَقَالَ: ﴿إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا نَذْرٌ ، فَقَالَ: اقْضِهِ عَنْهَا »(157).

قال ابن حجر: «فيه جَوَاز الصَّدَقَة عَنْ المَيِّت، وَأَنَّ ذَلِكَ يَنْفَعهُ بِوُصُولِ ثَوَابِ الصَّدَقَة إلَيْهِ، وَلَا سِيَّمَا إِنْ كَانَ مِنْ الْوَلَد، وَهُوَ مُخَصِّص

فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني، (4/66).

صحيح مسلم، كتاب الصيام، باب قضاء الصيام عن الميت، برقم: (1149).

شرح صحيح مسلم للنووي، (المجلد الثالث) (7/26).

<sup>(1/279)</sup> مسند أحمد ((1/279).

سحيح البخاري، كتاب الوصايا، باب ما يستحب لمن توفي فجأة أن يتصدقوا، برقم: (2761)



لِعُمُومِ قَوْله تَعَالَى: (وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى) [النجم:39]»(158).

فما أحرانا بمراعاة هذه الآداب عسى أن نكتب عند الله من البارين بالآباء، ونكون من الأبرار الأخيار، ونحوز رضا الله في الآخرة.

يقول الشيخ السعدي: «ألا وإن بر الوالدين وصلة الأرحام منجاة للعبد من شرور الدنيا والآخرة, وموصلة إلى دار السلام»(159).

□**⑷ →**□

(200 /5)

 $<sup>^{158}</sup>$  فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني، (5/ 390).

ينظر: المجموعة الكاملة لمؤلفات الشيخ السعدي، قسم الخطب، (6/215).

## المبحث الثاني إحسان الزوجين مع بعضهما البعض

أولاً: إحسان الزوج مع الزوجة:

وإن الله جعل الزواج طبيعةً وجبلةً في الكائنات في هذه الدنيا، به يسكن بعضها إلى بعض، ويحصل التناسل والنماء والتكاثر، قال تعالى: ( ئدى يدئج ئح) [الذاريات:49].

وإن من سعادة الدنيا؛ المرأة الصالحة للرجل الصالح، قال تعالى: (و وَوْو) [النور:26] وجاء في الحديث عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو: أَنَّ رَسُولَ الله غُ قَالَ: «الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَخَيْرُ مَتَاع الدُّنْيَا المَرْأَةُ الصَّالِحَةُ »(161).

والزواج في الشرع: قال ابن قدامة: «النكاح في الشرع: عقد التزويج، فعند إطلاقه ينصرف إليه، ما لم يصرفه عنه دليل»( $^{162}$ ).

وقيل: «عقدٌ به يستباح استمتاع كلِّ من الزوجين بالآخر على وجهٍ مشروعٍ»( $^{163}$ ).

والقصد من الزواج كما بين فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين :: «... لا يقصد بعقد النكاح مجرد الاستمتاع، بل يقصد به مع ذلك معنى

الترمذي، كتاب النكاح، باب ما جاء في فضل التزويج والحث عليه، برقم: (1080).

 $<sup>^{161}</sup>$  صحيح مسلم، كتاب الرضاع، باب: خير متاع الدنيا المرأة الصالحة، برقم:  $^{1467}$ ).

المغني لاين قدامة (7/333). (7/333)

ينظر كتاب: الزواج والدراسة للدكتور فهد السنيدي (ص:12).  $(12^{163})$ 

**\** 

آخر؛ هو تكوين الأسر الصالحة، والمجتمعات السليمة>>(164).

والزواج مشروع لقوله تعالى: ( ژ ژ ژ ژ ژ گ ک ) [النساء: 3]، ولقول النبي غ: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ! مَن اسْتَطَاعَ مِنْكُم الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ؛ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ » (165).

وعن أنس بن مالكِ ا يَقُولُ: ﴿جَاءَ ثَلَاثَةُ رَهْطِ إِلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ غَ يَسْأَلُونَ عَنْ عِبَادَةِ النَّبِيِّ غَ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنَّهُمْ ثَقَالُوهَا، فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِن النَّبِيِّ غَ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِّي مِن النَّبِيِّ غَ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِّي مَن النَّبِيِّ غَقَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِّي اللَّيْلَ أَبَدًا، وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلا أَفْطِرُ، وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلا أَفْطِرُ، وَقَالَ (﴿أَنْتُم الَّذِينَ أَعْتَزِلُ النِّسَاءَ فَلَا أَتَزَوَّجُ أَبَدًا، فَجَاءَ رَسُولُ الله غَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ: ﴿أَنْثُم الَّذِينَ أَعْتَزِلُ النِّسَاءَ فَلَا أَنْ وَاللهِ إِنِّي لَأَخْشَاكُمْ لِللهِ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ، لَكِنِّي أَصُومُ وَأَفْطِرُ وَلَا أَعْرَالُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ إِنِّي لَأَخْشَاكُمْ لِللهِ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ، لَكِنِّي أَصُومُ وَأَفْطِرُ وَأَلْولَ مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْسَ مِنْ مَاكُمْ لِللّهِ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ، لَكِنِي أَصُومُ وَأَفْطِرُ وَأَتُونَوَّ جُ النِسَاءَ وَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنِي إِنَالَالِهُ وَاللّهُ إِلَيْ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنَي وَأَرْقُولُ اللّهِ إِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ الْفَالَالِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الْفُلْ اللّهُ الللللللللهُ الللللللهُ الللللللهُ الللللللهُ اللللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللهُ اللّهُ اللّه

وعن سَعْد بْن أَبِي وَقَاصٍ ا قال: ﴿رَدَّ رَسُولُ الله غ عَلَى عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونِ التَّبَتُّلُ، وَلَوْ أَذِنَ لَهُ لَاخْتَصَيْنَا ››(167).

وللزواج حكمٌ كثيرةٌ، منها: إعفاف المرء نفسه وزوجه عن الوقوع في الحرام، وحفظ النوع الإنساني من الزوال والانقراض، وعمارة هذا الكون، وتكثير الأمة، وحفظ الأنساب، وإقامة الأسر السوية، وحفظ النسل ورعايته بالقيام بمهام التربية له، ارتياح النفس واستقرار ها وأمنها، وتحقيق السعادة والأنس والمودة والألفة بين الأفراد(168).

يقول العلامة الموفق ابن قدامة: «مصالح النكاح أكثر، فإنه يشتمل على تحصين الدين وإحرازه، وتحصين المرأة وحفظها، والقيام بها،

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>() كتاب الزواج للعثيمين (ص:11).

النبي غ: من استطاع، برقم: (5065). صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب: قول النبي غ: من استطاع، برقم: (5065).

صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، برقم: (5063).

صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب ما يكره من التبتّل والخصاء، برقم: (5074).

<sup>(12-10/2)</sup> ينظر فقه السنة للسيد سابق، (2/10-12).

وإيجاد النسل، وتكثير الأمة، وتحقيق مباهاة النبي غ، وغير ذلك من المصالح»(169).

فبالنكاح يتكون البيت المسلم، وركناه الأساسيان الزوجان، فليحرص كل من الزوجين على مصلحة الطرف الآخر ببذل ما فيه قصارى جهدهما، وقد أمر الله كلًا من الزوجين أن يكونا محسنين مع الآخر، فأمر الزوج أن يعاشر زوجته بالمعروف، وحسن العشرة لفظ جامع ترجع إليه جميع الحقوق، والمراد بحسن العشرة: إحسان الصحبة، وكف الأذى، وعدم مطل الحقوق مع القدرة، وإظهار البشر والطلاقة والانبساط، وإدخال الفرح والسرور، كما يشير إليه قوله تعالى: (وَوْ) [النساء:19].

يقول ابن كثير :: «أي طيبوا أقوالكم لهن، وحسنوا أفعالكم وهيئاتكم بحسب قدرتكم، كما تحب ذلك منها فافعل أنت بها مثله، كما قال تعالى: ( كَ البقرة: 228]، وقال رسول الله غ: «خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهلي»( $^{170}$ ).

وكان من أخلاقه غ: أنه جميل العشرة، دائم البشر، يداعب أهله، ويتلطف بهم، ويوسعهم نفقته، ويضاحك نساءه، حتى إنه كان يسابق عائشة أم المؤمنين يتودد إليها بذلك، قالت: «سابقني رسول الله غ فسبقته، وذلك قبل أن أحمل اللحم، ثم سابقته بعد ما حملت اللحم فسبقني، فقال: هذه بتلك» (171)... ويجتمع نساؤه كل ليلة في بيت التي يبيت عندها رسول الله غ، فيأكل معهن العشاء في بعض الأحيان، ثم تنصرف كل واحدة إلى منزلها (172)، وكان ينام مع المرأة من نسائه في شعار واحد، يضع عن كتفيه منزلها (172)، وكان ينام مع المرأة من نسائه في شعار واحد، يضع عن كتفيه

<sup>(9/343)</sup> المغني لابن قدامة، (9/343).

الترمذي، كتاب المناقب، باب أزواج النبي غ، برقم: (3895). (170)

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> ) سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب في السبق على الرجل، برقم: (2578), وابن ماجه، كتاب النكاح، باب حسن معاشرة النساء، برقم: (1979).

صحيح مسلم، كتاب الرضاع، باب القسم بين الزوجات، برقم: (1462).

وحينما كان يستيقظ من الليل للتهجد -بعد فراغه من الصلاة - يتحدث مع زوجته إن كانت يقظانة يؤانسها بذلك، فعَنْ عَائِشَةَ: «أَنَّ النَّبِيَّ غ كَانَ يُصلِّي مِن اللَّيْلِ، فَإِذَا فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ اصْطَجَعَ، فَإِنْ كُنْتُ يَقْظَانَةً تَحَدَّثَ مَعِي، وَإِنْ كُنْتُ نَائِمَةً نَامَ حَتَّى يَأْتِيَهُ المُؤذِّنُ» (175).

ومن الإحسان إليها: أن يطعمها مما يطعم، ويلبسها مما يلبس، وأن ينفق عليها بالمعروف، بطيب نفس بما يستطيع، قال تعالى: ( جج جج چچچچ چچچچ ديددددددددد ( الطلاق: 7].

وقال النبي غ: ﴿فَاتَّقُوا الله فِي النِّسَاءِ، فَإِنَّكُمْ أَخَذْتُمُوهُنَّ بِأَمَانِ الله، وَاسْتَحْلَلْتُمْ فُرُوجَهُنَّ بِكَلِمَةِ الله وَلَكُمْ عَلَيْهِنَّ؛ أَنْ لَا يُوطِئْنَ فُرُشَكُمْ أَحَدًا تَكْرَهُونَهُ، فَإِنْ فَعَلْنَ ذَلِكَ فَاضْرِبُوهُنَّ ضَرْبًا غَيْرَ مُبَرِّحٍ، وَلَهُنَّ عَلَيْكُمْ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ (176).

وعَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْأَحْوَصِ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي: أَنَّهُ شَهِدَ حَجَّةَ الْوَدَاعِ مَعَ رَسُولِ الله غ، فَحَمِدَ الله، وَأَثْنَى عَلَيْهِ، وَذَكَّرَ، وَوَعَظَ، فَذَكَرَ فِي الْمَدِيثِ قِصَّةً فَقَالَ: ﴿أَلَا وَاسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَيْرًا، فَإِنَّمَا هُنَّ عَوَانٌ عِنْدَكُمْ، لَيْسَ تَمْلِكُونَ مِنْهُنَّ شَيْئًا غَيْرَ ذَلِكَ، إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ، فَإِنْ فَعَلْنَ لَيْسَ تَمْلِكُونَ مِنْهُنَّ شَيْئًا غَيْرَ ذَلِكَ، إِلَّا أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ، فَإِنْ فَعَلْنَ فَعَلْ فَكَمْ وَقَلَ عَلْمُ مُنَرِّحٍ وَلَا لَمُضَاجِع، وَاضْرِبُوهُنَّ ضَرْبًا غَيْرَ مُبَرِّحٍ وَ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْعُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا أَلَا إِنَّ لَكُمْ عَلَى نِسَائِكُمْ حَقًّا، وَلِنِسَائِكُمْ عَلَيْكُمْ حَقًّا، فَأَمَّا

ينظر ما في معناه في صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب قوله: (إن في خلق السماوات والأرض)، برقم: (4203).

ية الأحزاب برقم: (2/211-212). والآية من سورة الأحزاب برقم: (21).

<sup>(6/35)</sup> مسند أحمد  $()^{175}$ 

مسلم في كتاب الحج، باب حجة النبي غ، برقم: (1218). (1218)

حَقُّكُمْ عَلَى نِسَائِكُمْ: أَلَا يُوطِئْنَ فُرُشَكُمْ مَنْ تَكْرَهُونَ، وَلَا يَأْذَنَّ فِي بُيُوتِكُمْ لِمَنْ تَكْرَهُونَ، وَلَا يَأْذَنَّ فِي بُيُوتِكُمْ لِمَنْ تَكْرَهُونَ، وَلَا يَأْذَنَّ فِي كِسْوَتِهِنَّ، لِمَنْ تَكْرَهُونَ، أَلَا وَحَقُّهُنَّ عَلَيْكُمْ: أَنْ تُحْسِنُوا إِلَيْهِنَّ فِي كِسْوَتِهِنَّ، وَطَعَامِهِنَّ». قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ وَمَعْنَى قَوْلِهِ «عَوَانُ عِنْدَكُمْ» يَعْنِي: أَسْرَى فِي أَيْدِيكُمْ» (177).

ففي هذا الحديث ذكرت حقوق الزوجين باختصار، وهو تفسير لقوله تعالى: ( ٱبببببببببييينكذنت تتك المثلث ال

يقول القرطبي: «دلت هذه الآية على تأديب الرجال نساءهم، فإذا حفظن حقوق الرجال فلا ينبغي أن يسيء الرجل عشرتها. وأمر الله أن يبدأ النساء بالموعظة أولًا، ثم بالهجران، والهجر في المضاجع هو أن يضاجعها ويوليها ظهره ولا يجامعها، فإن الزوج إذا أعرض عن فراشها فإن كانت محبة للزوج فذلك يشق عليها فترجع للصلاح، وإن كانت مبغضة فيظهر النشوز منها فيتبين أن النشوز من قبلها، فإن لم ينجعا -أي الموعظة والهجران- فالضرب، فإنه هو الذي يصلحها له، ويحملها على توفية حقه, والضرب في هذه الآية هو ضرب الأدب غير المبرح، وهو الذي لا يكسر عظمًا، ولا يشين جارحةً كاللكزة ونحوها، فإن المقصود منه الصلاح لا غير، فإن أطعن فلا سبيل للزوج للبغي عليها، وفي قوله تعالى: ( ج ج چ چ چ) [النساء:34]، إشارة إلى الأزواج بخفض الجناح ولين الجانب؛ أي إن كنتم تقدرون عليهن فتذكروا قدرة الله، فيده بالقدرة فوق كل يد, فلا يستعلي أحد على امر أته. فالله بالمرصاد, فلذلك حسن الاتصاف هنا بالعلو والكبر»(178).

وعَنْ حَكِيمِ بْنِ مُعَاوِيَةَ الْقُشَيْرِيِّ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! مَا

<sup>(1163).</sup> جامع الترمذي، كتاب الرضاع، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها، برقم: (1163).

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، المجلد الثالث، (5/169-173) بتصرف.

حَقُّ زَوْجَةِ أَحَدِنَا عَلَيْهِ؟ قَالَ: ﴿أَنْ تُطْعِمَهَا إِذَا طَعِمْتَ، وَتَكْسُوَهَا إِذَا اكْتَسَيْتَ الْوَجْهَ، وَلَا تُقَبِّحْ وَلَا تَهْجُرْ إِلَّا فِي الْبَيْتِ»، قَالَ الْوَجْهَ، وَلَا تُقَبِّحْ وَلَا تَهْجُرْ إِلَّا فِي الْبَيْتِ»، قَالَ أَبُو دَاوُد: ﴿وَلَا تُقَبِّحْ» أَنْ تَقُولَ: ﴿قَبَّحَكِ اللَّهِ»(179).

يقول الشارح: «قَالَ الْعَلْقَمِيّ: وَهَذَا أَمْر إِرْشَاد يَدُلّ عَلَى أَنَّ مِنْ كَمَالِ الْمُرُوءَة أَنْ يُطْعِمهَا كُلَّمَا أَكَلَ، وَيَكْسُوهَا إِذَا اِكْتَسَى. وَفِي الْحَدِيثِ إِشَارَة إِلَى الْمُرُوءَة أَنْ يُطْعِمهَا كُلَّمَا أَكَلَ، وَيَكْسُوهَا إِذَا اِكْتَسَى. وَفِي الْحَدِيثِ إِشَارَة إِلَى أَنَّ أَكُله يُقَدَّم عَلَى أَكُله يُقَدَّم عَلَى أَكُله وَ أَنَّهُ يَبْدَأ فِي الْأَكُل قَبْلها, وَحَقّه فِي الْأَكُل وَالْكِسُوة مُقَدَّم عَلَيْهَا لِحَدِيثِ: «ابْدَأْ بِنَفْسِك ثُمَّ بِمَنْ تَعُولَ» (180)».

ويكون الإطعام والكساء مما يطعم هو ويكتسي، وأما متى وجوبه فهو إذا قدر على إطعام نفسه، فيجب عليه إطعامها.

ولنا في رسول الله غ أسوةٌ حسنةٌ حيث كان ينفق على أهله، فعن عمرَ ا قال: «كانت أموالُ بني النَّضيرِ ممّا أفاءَ اللهُ على رسولهِ غ ممّا لم يُوجِفِ المسلمون عليهِ بخيلٍ ولا ركاب، فكانت لرسول الله غ خاصةً، وكان يُنفِقُ على أهلهِ نَفَقةً سَنَتهِ، ثمَّ يجعلُ ما بقيَ في السلاحِ والكُراعِ عُدَّةً في سبيلِ الله» (181).

وإذا كان الزوج شحيحًا يجوز للمرأة أن تتصرف في مال زوجها بالمعروف؛ حيث أذن النبي غ لأم معاوية أن تأخذ من مال زوجها سرًا ما يكفيها وأو لادها، كما جاء في الحديث عن عائشة ل: «قالت هند أُمّ مُعاوية لرسول الله غ: إنَّ أبا سفيانَ رجلُ شَحيحٌ، فهل عليَّ جُناحٌ أن آخُذَ مِن مالهِ سِرَّا؟ قال: «خُذي أنت وبنوكِ ما يكفيكِ بالمعروف» (182).

سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب في حق المرأة على زوجها، برقم: (2142).

<sup>(6/181)</sup> عون المعبود شرح سنن أبى داود (6/181).

المجن ومن يترس بترس صاحبه، برقم: الجهاد والسير، باب: المجن ومن يترس بترس صاحبه، برقم: (2904).

سحيح البخاري، كتاب: البيوع، باب: من أجرى أمر الأمصار على ما يتعارفون بينهم، برقم: (2211)، ورواه مسلم بنحوه، كتاب: الأقضية، باب: قضية هند، برقم: (2211).

والمراد بالمعروف القدر الذي عرف بالعادة أنه الكفاية، وفيه دليل على وجوب نفقة الزوجة على زوجها، وهو مجمع عليه(183).

وقد جعل النبي غ الإنفاق على الزوجة صدقةً يثاب الزوج عليها، فعن عامر بن سعد اقال: «كان النبيُّ غ يَعودني وأنا مريضٌ بمكة، فقلتُ: لي مالٌ، أوصي بمالي كلِّه؟ قال: لا قلتُ: فالشطر؟ قال: لا قلت: فالثلث؟ قال: الثلث، والثلث كثير, أن تَدَعَ وَرَثتكَ أغنياءَ خير من أن تَدَعهم عالةً يتكففونَ الناس في أيديهم. ومهما أنفقتَ فهو لك صَدَقة، حتى اللقمة ترفعها فيفيِّ امرأتكَ» (184).

قال النووي: «فيه أن المباح إذا قصد به وجه الله تعالى صار طاعةً ويثاب عليه، وقد نبه غ على هذا بقوله: «حتى اللقمة تجعلها في في المرأتك»؛ لأن زوجة الإنسان هي من أخص حظوظه الدنيوية وشهواته وملاذه المباحة، وإذا وضع اللقمة في فيها فإنما يكون ذلك في العادة عند الملاعبة والملاطفة والتلذذ بالمباح، فهذه الحالة أبعد الأشياء عن الطاعة وأمور الآخرة، ومع هذا أخبر غ أنه إذا قصد بهذه اللقمة وجه الله تعالى حصل له الأجر بذلك، فغير هذه الحالة أولى بحصول الأجر إذا أراد وجه الله تعالى»(185).

بل جعله النبي غ من أفضل الصدقات، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «دِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ فِي سَبِيلِ الله، وَدِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ فِي رَقَبَةٍ، وَدِينَارٌ تَصَدَّقْتَ بِهِ عَلَى مِسْكِينٍ، وَدِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُهَا أَجْرًا الَّذِي أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ» (186).

نيل الأوطار للشوكاني، (4/221).

النفقة على الأهل، برقم: (5354)، ورواه النفقة على الأهل، برقم: (5354)، ورواه مسلم، كتاب: الوصية، باب: الوصية بالثلث، برقم: (1628).

<sup>(11 / 64)</sup> شرح النووي لصحيح مسلم، المجلد الرابع، (11 / 64).

<sup>186 ()</sup> صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة على العيال والمملوك، برقم: (995).

يقول النووي: «مَقْصُود الْبَاب: الْحَثّ عَلَى النَّفَقَة عَلَى الْعِيَالِ وَبَيَانِ عِظَمِ الثَّوَابِ فِيهِ; لِأَنَّ مِنْهُمْ مَنْ تَجِب نَفَقَته بِالْقَرَابَةِ، وَمِنْهُمْ مَنْ تَكُون مَنْدُوبَةً، وَتَكُون صَدَقَةً وَصِلَةً, وَمِنْهُمْ مَنْ تَكُون وَاجِبَة بِمِلْكِ النِّكَاحِ أَوْ مِلْك الْيَمِين, وَهَذَا كُلّه فَاضِل مَحْثُوث عَلَيْهِ, وَهُوَ أَفْضَل مِنْ صَدَقَة التَّطَوُّع(187).

وقد أمر الزوج أن لا ينسى الإحسان مع زوجته حتى عند الطلاق، قال تعالى: (مهبهههه) [البقرة:229].

كان الناس في الجاهلية يؤذون النساء بطلاقهن ما شاءوا، ثم يراجعونهن قبل انقضاء عدتهن، فلا يتركونهن حتى يتزوجن بغيرهم؛ فنهى الله عن الإضرار بهن، كما جاء في الحديث عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كَانَ النَّاسُ وَالرَّجُلُ يُطَلِّقُ امْرَأَتَهُ مَا شَاءَ أَنْ يُطَلِّقَهَا، وَهِيَ امْرَأَتُهُ إِذَا ارْتَجَعَهَا وَهِيَ امْرَأَتُهُ إِذَا ارْتَجَعَهَا وَهِيَ امْرَأَتُهُ إِذَا ارْتَجَعَهَا وَهِيَ فِي الْعِدَّةِ، وَإِنْ طَلَقَهَا مِانَةَ مَرَّةٍ أَوْ أَكْثَرَ، حَتَّى قَالَ رَجُلُ لِامْرَأَتِهِ: وَالله وَهِيَ فِي الْعِدَّةِ، وَإِنْ طَلَقَهَا مِانَةَ مَرَّةٍ أَوْ أَكْثَرَ، حَتَّى قَالَ رَجُلُ لِامْرَأَتِهِ: وَالله لَا أَطَلِّقُكِ فَتَبِينِي مِنِّي وَلا آويكِ أَبَدًا. قَالَتْ: وَكَيْفَ ذَاكَ؟ قَالَ: أُطَلِّقُكِ فَكُلَّمَا هَمَّتْ عِدَّلُكِ أَنْ تَنْقَضِيَ رَاجَعْتُكِ، فَذَهَبَتْ المَرْأَةُ حَتَّى دَخَلَتْ عَلَى عَائِشَةً هَمَّتُ عِدَّلُكِ أَنْ تَنْقَضِيَ رَاجَعْتُكِ، فَذَهَبَتْ المَرْأَةُ حَتَّى دَخَلَتْ عَلَى عَائِشَةً فَاخْبَرَتْهَا، فَسَكَتَ النَّبِيُّ عَ حَتَّى مَنْ كَانَ طَلَقَ وَمَنْ لَمْ يَكُنْ طَلَقَ» (188). قَالَتْ عَائِشَةُ: فَاسْتَأْنَفَ النَّاسُ الطَّلَاقَ مُسْتَقْبَلًا مَنْ كَانَ طَلَقَ وَمَنْ لَمْ يَكُنْ طَلَقَ» (188).

يقول ابن كثير: «هذه الآية الكريمة رافعة لما كان عليه الأمر في ابتداء الإسلام من أن الرجل كان أحق برجعة امرأته وإن طلقها مائة مرة ما دامت في العدة، فلما كان هذا فيه ضرر على الزوجات قصرهم الله لأ إلى ثلاث تطليقات، وأباح الرجعة في المرة والثنتين، وأبانها بالكلية في الثالثة، فقال: (مههههه)»(189).

<sup>(7 / 81-81)</sup>. شرح النووي، المجلد الثالث، (7 / 81-82).

الترمذي، كتاب الطلاق، باب ما جاء في طلاق المعتوه، برقم: (1912).

<sup>(1/399)</sup> تفسیر ابن کثیر، (1/399).

وحتى بعد الطلاق أمر الزوج بالإحسان إلى زوجته، قال تعالى في متعة النساء: (عرض الله على البقرة:236]، وقال أيضًا: (در رر رر ك عنه البقرة:241]، ففي الآية الأولى جعله حقًا على المحسنين دون غير هم, وفي الآية الثانية جعله حقًا على المتقين وقيده بالمعروف في كلتا الحالتين. وفي الآيتين: حثّ للأزواج على التمتيع كي يدخلوا في زمرة المتقين والمحسنين.

وقد ورد وعيدٌ شديدٌ لمن لا يعدل بينهن، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا عَنْ النَّبِيِّ غَ قَالَ: ﴿مَنْ كَانَتْ لَهُ امْرَأَتَانِ فَمَالَ إِلَى إِحْدَاهُمَا جَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَشِقُهُ مَائِلٌ»(191).

وكان النبي عليه الصلاة والسلام يدعو الله أن يتجاوز عنه في ميل القلب، فكان يقول: «اللهم هذا قسمي فيما أملك فلا تلمني فيما تملك ولا

<sup>(6/373)</sup> تفسير الطبري، (6/373).

سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب في القسم بين الزوجات، برقم: (2133).

<sup>(6/171)</sup> عون المعبود شرح سنن أبي داود، (6/171).

أملك». فعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ الله غ يَقْسِمُ فَيَعْدِلُ، وَيَقُولُ: «اللَّهمَّ هَذَا قَسْمِي فِيمَا أَمْلِكُ». قَالَ أَبُو دَاوُد: «يَعْنِي: الْقَلْبَ» (193). قَالَ أَبُو دَاوُد: «يَعْنِي: الْقَلْبَ» (193).

وكذلك من الإحسان إليهن: عدم المبالغة في ضربهن، فقد نهى النبي غ أمته عن التجاوز في الضرب لتأديبهن، كما جاء في الحديث عَنْ عَبْدِ الله بْنِ زَمْعَةَ أَن رسول الله غ وَعَظَهُمْ فِي النِّسَاءِ وَقَالَ: «عَلَامَ يَضْرِبُ أَحَدُكُمْ المْرَأَتَهُ ضَرْبَ الْعَبْدِ ثُمَّ يُضَاجِعُهَا مِنْ آخِرِ اللَّيْلِ»(194).

وفي رواية عَنْ عَبْدِ الله بْنِ زَمْعَةَ ا قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَ يَذْكُرُ النِّسَاءَ فَوَعَظَ فِيهِنَّ وَقَالَ: «عَلَامَ يَضْرِبُ أَحَدُكُمْ امْرَأَتَهُ، وَلَعَلَّهُ أَنْ يُضَاجِعَهَا مِنْ آخِرِ النَّهَارِ أَوْ آخِرِ اللَّيْلِ»(195).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «اسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ, فَإِنَّ المَرْأَةَ خُلِقَتْ مِنْ ضِلَعٍ, وَإِنَّ أَعْوَجَ شَيْءٍ فِي الضِّلَعِ أَعْلَاهُ؛ فَإِنْ ذَهَبْتَ تُقِيمُهُ كَسَرْتَهُ, وَإِنْ تَرَكْتَهُ لَمْ يَزَلْ أَعْوَجَ, فَاسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ»(196).

قال الحافظ: «قَوْلُهُ: (إِسْتَوْصُوا)، قِيلَ: مَعْنَاهُ تَوَاصَوْا بِهِنَّ, وَالْبَاء لِلتَّعْدِيَةِ وَالْإِسْتِفْعَال بِمَعْنَى الْإِفْعَال كَالِاسْتِجَابَةِ بِمَعْنَى الْإِجَابَة, وَقَالَ الطِّيبِيُّ: السِّين لِلطَّلَبِ وَهُوَ لِلْمُبَالَغَةِ، أَيْ: أُطْلُبُوا الْوَصِيَّة مِنْ أَنْفُسكُمْ فِي حَقِّهِنَّ, أَوْ السِّين لِلطَّلَبُوا الْوَصِيَّة مِنْ أَنْفُسكُمْ فِي حَقِّهِنَّ, أَوْ الْسُين لِلطَّلْبُوا الْوَصِيَّة مِنْ غَيْرِكُمْ بِهِنَّ، كَمَنْ يَعُود مَرِيضًا فَيُسْتَحَبَّ لَهُ أَنْ يَحُثَّهُ الْظُبُوا الْوَصِيَّة، وَالْوَصِيَّة بِالنِّسَاءِ آكد لِضَعْفِهِنَّ وَاحْتِيَاجِهِنَّ إِلَى مَنْ يَقُوم عِلَى الْوَصِيَّة، وَالْوَصِيَّة بِالنِّسَاءِ آكد لِضَعْفِهِنَّ وَاحْتِيَاجِهِنَّ إِلَى مَنْ يَقُوم بِأَمْرِهِنَّ, وَقِيلَ: مَعْنَاهُ اِقْبَلُوا وَصِيَّتِي فِيهِنَّ, وَاعْمَلُوا بِهَا, وَارْفُقُوا بِهِنَ, وَأَحْسِنُوا عِشْرَتِهِنَ وَارْفُقُوا بِهِنَ, وَأَحْسِنُوا عِشْرَتِهِنَّ وَارْفُقُوا بِهِنَ, وَأَحْسِنُوا عِشْرَتِهِنَّ. قُلْت: وَهَذَا أَوْجَه الْأَوْجُهِ فِي نَظَرِي» (1976).

سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب في القسم بين النساء، برقم: (2134).

<sup>(4/17)</sup> مسند أحمد (17/4).

<sup>(4/17)</sup> المرجع السابق (4/17).

صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب خلق آدم و ذريته، برقم: (3331).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (6/368).

قال الإمام النووي: «وَفِي هَذَا الْحَدِيث مُلَاطَفَة النِّسَاء، وَالْإِحْسَان الْمَيْ، وَالْصَبْر عَلَى عِوَج أَخْلَاقهنَّ، وَاحْتِمَال ضَعْف عُقُولهنَّ، وَكَرَاهَة طَلَاقهنَّ بِلَا سَبَب، وَأَنَّهُ لَا يَطْمَع بِاسْتِقَامَتِهَا. وَالله أَعْلَم» (198).

ويقول الشوكاني: «فيه الإرشاد إلى ملاطفة للنساء، والصبر على ما لا يستقيم من أخلاقهن، والتنبيه على أنهن خلقن على تلك الصفة التي لا يفيد معها التأديب، ولا ينجع عندها النصح، فلم يبق إلا الصبر والمحاسنة، وترك التأنيب والمخاشنة»(199).

فليترفق الزوج بزوجته، ولا يؤذيها بفعلٍ أو قولٍ، وأن يغض طرفه عن بعض ما يصدر منها من نقصٍ أو تقصيرٍ، ما لم يؤدِّ ذلك إلى الإخلال بشرع الله كما قال تعالى: ( و و ي ب بدئائائه ئمئوئو) [النساء:19].

وكما جاء في الحديث عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «لَا يَفْرَكُ مُؤْمِنٌ مُؤْمِنَةً؛ إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقًا رَضِيَ مِنْهَا آخَرَ، أَوْ قَالَ: غَيْرَهُ»(200).

يقول الشوكاني: «فيه الإرشاد إلى حسن العشرة، والنهي عن البغض للزوجة بمجرد كراهة خلق من أخلاقها؛ فإنها لا تخلو مع ذلك عن أمر يرضاه منها، وإذا كانت مشتملة على المحبوب والمكروه فلا ينبغي ترجيح مقتضى الكراهة على مقتضى المحبة» (201).

فليعلم المسلم أن زوجته إذا أخطأت مرة أو مرتين فإنها كم مرة أحسنت إليه، إن كره منها أمرًا فكم من الخدمات تقوم بها تجاهه وتجاه أو لاده، اسمع قصة هذا الرجل الذي جاء إلى عمر بن الخطاب ايشكو سوء خلق زوجته، فوقف على بابه ينتظر خروجَه، فسمع امرأة عمر تستطيل

<sup>(10/57)</sup> شرح النووي لصحيح مسلم، المجلد الرابع، (10/57).

<sup>(6/358)</sup> نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار للشوكاني، المجلد الثالث، (6/358).

صحيح مسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء، برقم: (1469).

نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار للشوكاني، المجلد الثالث، 6/358-950.

عليه بلسانها وتخاصمه، وعمر ساكت لا يرد عليها، فانصرف الرجل راجعًا، وقال: إن كان هذا حال عمر مع شدته وصلابته و هو أمير المؤمنين فكيف حالي؟ وخرج عمر فرآه مولّيًا عن بابه فناداه، وقال: ما حاجتك أيها الرجل؟ فقال: يا أمير المؤمنين! جئت أشكو إليك سوء خلق امرأتي واستطالتها عليّ، فسمعت زوجتك كذلك فرجعت، وقلت: إذا كان هذا حال أمير المؤمنين مع زوجته فكيف حالي؟ فقال عمر: يا أخي! إني أحتملها لحقوق لها عليّ، إنها لطباخة لطعامي، خبازة لخبزي، غسالة لثيابي، مرضعة لولدي، ويسكن قلبي بها عن الحرام، فأنا أحتملها لذلك، فقال الرجل: يا أمير المؤمنين! وكذلك زوجتي، قال عمر: فاحتملها يا أخي، فإنما هي مدة يسيرة (202).

ومن الإحسان إليها: أن يساعدها في أمور البيت، ولا شك أن الأصل أن تقوم الزوجة بأعمال البيت وخدمة زوجها وأولادها، ولكن مما يديم الصحبة والمودة هو أن يساعد الرجل أهله في شؤون البيت، وخاصة الأعمال التي تحتاج القوة وتجلب المشقة، فالرسول غ يخيط ثوبه، ويحلب شاته، ويخدم نفسه، كما في الأثر عن عائشة ل، عن الأسود قال: سألت عائشة: «ما كان النبي غ يصنع في بيته؟ قالت: كان يكون في مهنة أهله عنى: خدمة أهله ـ فإذا حضرت الصلاة خرج إلى الصلاة»(203).

قال ابن حجر في شرح الحديث: وقد وقع مفسرًا في الشمائل للترمذي من طريق عمرة عن عائشة بلفظ: «ما كان إلا بشرًا من البشر، يفلي ثوبه، ويحلب شاته، ويخدم نفسه». ولأحمد وابن حبان من رواية عروة عنها: «يخيط ثوبه، ويخصف نعله»، وزاد ابن حبان: «ويرقع دلوه». وفيه

(202) كتاب الكبائر للذهبي (ص:179).

رواه البخاري في الأذان، باب من كان في حاجة أهله فأقيمت الصلاة فخرج, برقم: (676).

الترغيب في التواضع، وترك التكبر، وخدمة الرجل أهله >>(204).

ومن الإحسان إليها: أن يعفها بتلبية رغبتها الفطرية حتى تقصر طرفها عن الحرام، ولأن ذلك من تمام إحسان العشرة، ولذلك جعل الشرع للمولى -من يحلف أن لا يطأ زوجته- مدة أربعة أشهر، فإن لم يفعل فرق بينهما، لقوله تعالى: (نتت تتث المثلث فققة) [البقرة: 226].

وقد أرشد النبي غ أمته إلى هذا الجانب في أحاديث، منها: قوله لعبد الله بن عمرو ل: «يَا عَبْدَ الله! أَلُمْ أُخْبَرْ أَنَّكَ تَصُومُ النَّهَارَ وَتَقُومُ اللَّيْلَ؟ فَقُلْتُ: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: فَلَا تَفْعَلْ؛ صُمْ وَأَفْطِرْ، وَقُمْ وَنَمْ فَإِنَّ لِجَسَدِكَ فَقُلْتُ: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ: فَلَا تَفْعَلْ؛ صُمْ وَأَفْطِرْ، وَقُمْ وَنَمْ فَإِنَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِزَوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِرَوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِرَوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَإِنَّ لِرَوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًا وَإِنَّ لِرَوْرِكَ عَلَيْكَ حَسَنَةٍ عَشْرَ حَقًا وَإِنَّ لِكَ بِكُلِّ حَسَنَةٍ عَشْرَ مَقًا وَإِنَّ لِكِكُلِّ حَسَنَةٍ عَشْرَ مَقَالًا لِهَا وَإِنَّ لِكِكُلِّ حَسَنَةٍ عَشْرَ الله أَمْ اللهُ يَوْلَ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامِ وَلَا تَزِدْ عَلَيْهِ السَّلَامِ وَلَا تَزِدْ عَلَيْهِ السَّلَامِ وَلَا تَزِدْ عَلَيْهِ السَّلَامِ وَلَا تَزِدْ عَلَيْهِ الله يَقُولُ بَعْدَ مَا كَانَ صِيامُ نَبِيِّ الله دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَامِ؟ قَالَ: نِصْفَ الدَّهْرِ فَكَانَ عَبْدُ الله يَقُولُ بَعْدَ مَا كَبِرَ: يَا لَيْتَنِي قَلِلْتُ رُخْصَةَ النَّبِي عَهُ السَّلَامِ عَهُ الله يَقُولُ بَعْدَ مَا كَبِرَ: يَا لَيْتَنِي قَلِلْتُ رُخْصَةَ النَّبِي عَهُ إِلْتُ رُحْمَةَ النَّيِعَ عَهُ إِلْ الله يَقُولُ بَعْدَ مَا كَبِرَ: يَا لَيْتَنِي قَلِلْتُ رُخْصَةَ النَّبِي عَهُ إِلْكُ مَلَاهُ الله يَقُولُ بَعْدَ مَا كَبِرَ: يَا لَيْتَنِي قَلِلْتُ وَلَا الله يَقُولُ الله يَقُولُ بَعْدَ مَا كَبِرَ: يَا لَيْتَنِي قَلِلْتُ مُ رُحْصَةَ النَّذِي عَلَى الله الله يَقُولُ الله يَقُولُ الله يَقُولُ الله يَقُولُ الله الله الله المُعَلِيْهِ السَّلَامِ وَلَا الله اللهُ الله الله الله المَا الله المَلْفَا الله المَلِي الله الله المَلْفَا الله المَلْفِي الله المَلْفَا الله المَلْفَا الله المَلْفَا الله المَلْفِ الله المَلْفَا المَلْفَا ا

وكذلك نهي النبي غ عثمان بن مظعون عن التبتل، فعن سَعْد بْن أَبِي وَقَاصِ ا يَقُولُ: «رردَّ رَسُولُ الله غ عَلَى عُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونِ التَّبَتُّلَ، وَلَوْ أَذِنَ لَهُ لَاخْتَصَيْنَا»(206).

وكذلك يدل عليه قصة سلمان وأبي الدرداء ب، فعَنْ عَوْنِ بْنِ أَبِي جُحَيْفَةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: «آخَى النَّبِيُّ غ بَيْنَ سَلْمَانَ وَأَبِي الدَّرْدَاءِ فَزَارَ سَلْمَانُ أَبِي الدَّرْدَاءِ فَزَارَ سَلْمَانُ أَبًا الدَّرْدَاءِ فَرَأَى أُمَّ الدَّرْدَاءِ مُتَبَدِّلَةً فَقَالَ لَهَا: مَا شَأَنُك؟ قَالَتْ: أَخُوكَ أَبُو الدَّرْدَاءِ فَصَنَعَ لَهُ طَعَامًا فَقَالَ: الدَّرْدَاءِ فَصَنَعَ لَهُ طَعَامًا فَقَالَ:

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (2/163).

صحيح البخاري، كتاب الصوم، باب حق الجسم في الصوم، برقم: (1975). (205)

صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب ما يكره من التبتل والخصاء، برقم: (5074).

كُلْ. قَالَ: فَإِنِّي صَائِمٌ. قَالَ: مَا أَنَا بِآكِلٍ حَتَّى تَأْكُلَ. قَالَ: فَأَكَلَ, فَلَمَّا كَانَ اللَّيْلُ ذَهَبَ أَبُو الدَّرْدَاءِ يَقُومُ، قَالَ: نَمْ فَنَامَ, ثُمَّ ذَهَبَ يَقُومُ فَقَالَ: نَمْ. فَلَمَّا كَانَ مِنْ آخِرِ اللَّيْلِ قَالَ سَلْمَانُ: قُمْ الْآنَ. فَصَلَّيَا. فَقَالَ لَهُ سَلْمَانُ: إِنَّ لِرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقًّا لِ وَلِنَّفُسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا فَقَالَ لَهُ سَلْمَانُ: إِنَّ لِرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقًّا وَلِأَهْلِكَ عَلَيْكَ حَقًّا فَقَالَ لَهُ سَلْمَانُ ذِي حَقِّ حَقَّهُ فَأَتَى النَّبِيَ وَلِنَفُسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا فَأَعْطِ كُلَّ ذِي حَقِّ حَقَّهُ فَأَتَى النَّبِيَ عَفَدَكُرَ ذَلِكَ لَهُ فَقَالَ النَّبِيُّ غ: صَدَقَ سَلْمَانُ » (207).

وورد أن كعب بن سور كان جالسًا عند عمر بن الخطاب ا، فجاءت امرأة فقالت: يا أمير المؤمنين! ما رأيت رجلًا قط أفضل من زوجي، والله إنه ليبيت ليله قائمًا، ويظل نهاره صائمًا، فاستغفر لها وأثنى عليها، واستحيت المرأة وقامت راجعةً، فقال كعب: يا أمير المؤمنين! هلا أعديت المرأة على زوجها، فقال: وما ذاك؟ فقال: إنها جاءت تشكوه، إذا كانت هذه حاله في العبادة متى يتفرغ لها؟ فبعث عمر إلى زوجها، فجاء فقال لكعب: اقض بينهما، فإنك فهمت من أمر هما ما لم أفهم، قال: فإني أرى كأنها امرأة عليها ثلاث نسوة، هي رابعتهن، فأقضي له بثلاثة أيامٍ ولياليهن يتعبد فيهن، ولها يوم وليلة، فقال عمر: والله ما رأيك الأول بأعجب إلى من الآخر، اذهب فأنت قاض على أهل البصرة (208).

وكذلك عليه أن يحفظ أسرار البيت؛ قال غ: «إن من أشر الناس عند الله منزلة يوم القيامة الرجل يفضي إلى امرأته وتفضي إليه ثم ينشر سرّها»(209).

فما يقع في بعض مجالس النساء - وبعض مجالس الرجال أيضًا - من نشر ما يدور بين الزوجين من أحاديث وأسرار أو خلافات عند الأقارب

صحيح البخاري، كتاب الصوم، باب من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع، برقم: (1968)

ينظر: المصنف لعبد الرزاق، كتاب الطلاق، باب حق المرأة على زوجها، (7/1488)، وطبقات ابن سعد: (7/52), وقد ذكر ها ابن قدامة في كتابه (المغنى) (10/238).

<sup>(1437)</sup> رواه مسلم في النكاح، باب تحريم إفشاء سر المرأة, برقم: (1437).

والأصدقاء والصديقات، وخصوصًا الأمور الشخصية المتعلقة بالمعاشرة؛ فهو من المنكرات الصريحة، روى أبو داود حديثًا طويلًا عن أبي هريرة ا، وفيه أن رسول الله غ صلًى صلاةً، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى الرِّجَالِ فَقَالَ: «هَلْ مِنْكُمْ وَفِيه أن رسول الله غ صلَّى صلاةً، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى الرِّجَالِ فَقَالَ: «هَلْ مِنْكُمْ الرَّجُلُ إِذَا أَتَى أَهْلَهُ فَأَعْلَقَ عَلَيْهِ بَابَهُ، وَأَلْقَى عَلَيْهِ سِتْرَهُ، وَاسْتَثَرَ بِسِتْرِ الله؟ قَالُوا: نَعَمْ. قَالَ: هُلَ بَعْدَ ذَلِكَ فَيَقُولُ: فَعَلْتُ كَذَا، فَعَلْتُ كَذَا، قَالَ: قَالَ: فَاللَّوا: نَعَمْ. قَالَ: فَعَلْتُ كَذَا، فَعَلْتُ كَذَا، فَعَلْتُ كَذَا، قَالَ: فَاللَّهُ فَعَلْتُ عَلْمَ مَا كُذَا، فَعَلْتُ عَلَى النِّسَاءِ فَقَالَ: هَلْ مِنْكُنَّ مَنْ تُحَدِّثُ فَقَلْتَ. فَجَثَتْ فَتَالًا فَي حَدِيثِهِ: فَتَاةً كَعَابً عَلَى إِحْدَى رُكْبَتَيْهَا، وَتَطُولَتْ فَقَالَ: فَاللَهُ مُلِكَ الله عَلَى الله إنَّهُمْ لَيَتَحَدَّثُونَ وَاللَّهُ مَثَلُ ذَلِكَ؟ فَقَالَ: إِنَّمَا مَثَلُ ذَلِكَ مَثَلُ لَلِكَ؟ فَقَالَ: إِنَّمَا مَثَلُ ذَلِكَ مَثَلُ وَلِكَ أَنَا الله عَلَى السِّكَةِ فَقَالَ: عَلَى السِّكَةِ فَقَالَ: عَلَى السَّكَةِ فَقَالَ: عَلَى مِنْهَا حَاجَتَهُ وَالنَّاسُ يَنْظُرُونَ مَا مَثَلُ ذَلِكَ؟ فَقَالَ: عَلَى الله عَلَى الل

ومن الإحسان إليها: أن يعلّمها أمور دينها من مسائل التوحيد والعبادات والمعاملات وغيرها؛ لأن هذا أنفع لها في دينها ودنياها، وأبرأ لذمة الزوج عند الله تعالى، لقوله تعالى: (و و و و و و و و و و و و و ببددئائائهئهئو لذمة الزوج عند الله تعالى، لقوله تعالى: (و و و و و و و و و و ببددئائائهئهئو لموثو ) [التحريم:6]، ولحديث ابن عُمرَ ب قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «كُلُّكُمْ رَاعٍ و مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ, وَالْإِمَامُ رَاعٍ و مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ, وَالْإِمَامُ رَاعٍ و مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ, وَالمَرْأَةُ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا رَاعِيةٌ و مَسْئُولَةُ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ, وَالمَرْأَةُ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا رَاعِيةٌ و مَسْئُولَةُ عَنْ رَعِيَّتِهِ, وَالمَرْأَةُ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا رَاعِيةٌ و مَسْئُولَةُ عَنْ رَعِيَّتِهِ, قَالَ: و حَسِبْتُ عَنْ رَعِيَّتِهِ, قَالَ: و حَسِبْتُ أَنْ قَدْ قَالَ: وَالرَّجُلُ رَاعٍ فِي مَالِ أَبِيهِ » (112).

وقد مدح النبي غ من يحرص على إصلاح الزوجة وتعليمها وحثها على السلوك المستقيم والخلق الفاضل، ووعد بأن له أجران، فعن أبي بُرْدَة

رواه أبو داود في النكاح، باب ما يكره من ذكر الرجل ما يكون من إصابته أهله, برقم: (2174)

صحيح البخاري، كتاب الوصايا، باب تأويل قول الله تعالى: (من بعد وصية يوصي بها أو دين)، برقم: (2751).

عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: ﴿ ثَلَاثَةٌ لَهُمْ أَجْرَانِ: رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمَنَ بِنَبِيّهِ وَآمَنَ بِمُحَمَّدٍ غ، وَالْعَبْدُ المَمْلُوكُ إِذَا أَدَّى حَقَّ الله وَحَقَّ مَوَالِيهِ، وَرَجُلٌ كَانَتْ عِنْدَهُ أَمَةٌ فَأَدَّبَهَا فَأَحْسَنَ تَأْدِيبَهَا، وَعَلَّمَهَا فَأَحْسَنَ تَعْلِيمَهَا، ثُمَّ أَعْتَقَهَا فَتَزَوَّجَهَا، فَلَهُ أَجْرَانِ ﴾ (212).

وفي سنن أبي داود عن أبي هريرة ا قال: قال رسول الله غ: «رَحِمَ الله رَجُلًا قَامَ مِن اللَّيْلِ فَصَلَّى وَأَيْقَظَ امْرَأَتَهُ؛ فَإِنْ أَبَتْ نَضَحَ فِي وَجْهِهَا الله رَجُلًا قَامَ مِن اللَّيْلِ فَصَلَّتُ وَأَيْقَظَتْ زَوْجَهَا؛ فَإِنْ أَبَى المَاءَ، رَحِمَ الله امْرَأَةً قَامَتْ مِن اللَّيْلِ فَصَلَّتُ وَأَيْقَظَتْ زَوْجَهَا؛ فَإِنْ أَبَى نَضَحَتْ فِي وَجْهِهِ المَاءَ»(213).

هذه بعض مواد الإحسان ومقرراته التي على الزوج لزوجته لكي يعمل بها، فيستمر الود والوئام والرحمة بينهما، ويكون هذا البيت لبنة صالحة في بناء المجتمع كله.

ثانيًا: إحسان الزوجة إلى زوجها:

كما أمر الشارع الرجل أن يحسن إلى زوجته كذلك أمر الزوجة أن تحسن إلى زوجها، وأكد على هذا الأمر؛ لأن حقه عظيم, وطاعته واجبة في غير معصية الله عز وجل، ولو كان السجود لغير الله جائزًا لأمر النبي غ النساء أن يسجدن لأزواجهن، كما جاء في الحديث عَنْ قَيْسِ بْنِ سَعْدٍ ا قَالَ: «أَتَيْتُ الحِيرَةَ فَرَأَيْتُهُمْ يَسْجُدُونَ لَمَرْزُبَانٍ لَهُمْ، فَقُلْتُ: رَسُولُ الله أَحَقُ أَنْ يُسْجَدُ لَهُ. قَالَ: فَرَأَيْتُهُمْ يَسْجُدُونَ لَمَرْزُبَانٍ لَهُمْ، فَقُلْتُ: إِنِّي أَتَيْتُ الحِيرَةَ فَرَأَيْتُهُمْ يَسْجُدُونَ أَنْ يُسْجُدُ لَكَ. قَالَ: أَرَأَيْتَ لَوْ مَرَرْتَ لِمَرْزُبَانِ لَهُمْ، فَأَنْتَ يَا رَسُولَ الله أَحَقُ أَنْ نَسْجُدَ لَكَ. قَالَ: أَرَأَيْتَ لَوْ مَرَرْتَ بِقَبْرِي أَكُنْتُ آمِرًا أَحَدًا أَنْ يَسْجُدُ لِأَذْ وَاحِهِنَّ؛ لَمَا جَعَلَ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ يَسْجُدُ لِأَحْدٍ لَأَمَرْتُ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ يَسْجُدُ لِأَحْدٍ لَأَمَرْتُ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ يَسْجُدُ لِأَحْدٍ لَأَمَرْتُ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ يَسْجُدَ لِأَحْدٍ لَأَمَرْتُ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ يَسْجُدُ لِأَرْوَاجِهِنَّ؛ لَمَا جَعَلَ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ يَسْجُدَ لِأَحَدٍ لَأَمَرْتُ النِّسَاءَ أَنْ يَسْجُدُنَ لِأَزْوَاجِهِنَّ؛ لَمَا جَعَلَ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ يَسْجُدَ لِأَحَدٍ لَأَمَرْتُ النِّسَاءَ أَنْ يَسْجُدُنَ لِأَزْوَاجِهِنَّ؛ لَمَا جَعَلَ الله لَهُمْ عَلَيْهِنَ

صحيح البخاري، كتاب العلم، باب تعليم الرجل أمته وأهله، برقم: (97).

<sup>(2/250)</sup> والنسائي في قيام الليل وتطوع النيل، برقم: (1308)، والنسائي في قيام الليل وتطوع النهار، باب الترغيب في قيام الليل، برقم: (1611)، وأحمد في باقي مسند المكثرين (2/250).

مِن الْحَقِّ >>(214).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا، عَنِ النَّبِيِّ غَ قَالَ: ﴿لَوْ كُنْتُ آمِرًا أَحَدًا أَنْ يَسْجُدَ لِأَمَرْتُ الْمَرْأَةَ أَنْ تَسْجُدَ لِزَوْجِهَا». قَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ أَبِي هُرَيْرَةَ حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ(216).

قَالَ الشَّوْكَانِيُّ فِي النَّيْلِ: ﴿وَقَضِيَّةُ السُّجُودِ ثَابِتَةٌ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ عِنْدَ الْطَّبَرَانِيِّ, وَمِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ عِنْدَ أَحْمَدَ عِنْدَ الْطَّبَرَانِيِّ, وَمِنْ حَدِيثِ عَائِشَةَ عِنْدَ أَحْمَدَ وَابْنِ مَاجَهْ وَمِنْ خَيْرِ هَوُلَاءِ﴾ [217].

وقَالَ أيضًا بَعْدَ ذِكْرِ أَحَادِيثَ مَا لَفْظُهُ: ﴿ فَهَذِهِ أَحَادِيثُ فِي أَنَّهُ لَوْ صَلُحَ السُّجُودُ لِبَشَرِ لَأَمَرْت بِهِ الزَّوْجَةَ لِزَوْجِهَا، يَشْهَدُ بَعْضُهَا لِبَعْضٍ، وَيُقَوِّي بَعْضُمُهَا بَعْضًا ﴾ (218).

ومن الإحسان إلى الزوج: أن تطيعه في غير معصية الله لأ، فلا تترفع عليه، وقد حثّ النبي غ النساء على الطاعة لأزواجهن؛ لأنهم سبب دخول الجنة والابتعاد عن النار، وكذا بالعكس إذا عصينهم، فكما جاء في الحديث عَنْ حُصَيْنِ بْنِ مِحْصَنٍ: أَنَّ عَمَّةً لَهُ أَتَت النَّبِيَّ غ فِي حَاجَةٍ فَفَرَ غَتْ مِنْ حَاجَتِهَا، فَقَالَ لَهَا: «أَذَاتُ زَوْجٍ أَنْتِ؟ قَالَتْ: نَعَمْ. قَالَ: فَأَيْنَ أَنْتِ مِنْهُ؟ قَالَ يَعْلَى: فَكَيْفَ أَنْتِ لَهُ؟ قَالَتْ: مَا آلُوهُ إِلّا مَا عَجَزْتُ عَنْهُ. قَالَ: انْظُرِي قَالَ يَعْلَى: فَكَيْفَ أَنْتِ لَهُ؟ قَالَتْ: مَا آلُوهُ إِلّا مَا عَجَزْتُ عَنْهُ. قَالَ: انْظُرِي

سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب في حق الزوج على المرأة، برقم: (2140).

تحفة الأحوذي شرح سنن الترمذي، (2/204).

<sup>(1159)</sup> جامع الترمذي، كتاب الرضاع، باب ما جاء في حق الزوج على المرأة، برقم: (1159).

نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار، المجلد الثالث، (6/361).

نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار للشوكاني، المجلُّد الثالث، (6/ 361-362).

**\** 

أَيْنَ أَنْتِ مِنْهُ فَإِنَّهُ جَنَّتُكِ وَنَارُكِ (219).

وعن أبي هريرة ا قال: قال رسول الله غ: «إذا صلت المرأة خمسها، وحصنت فرجها، وأطاعت بعلها، دخلت من أي أبواب الجنة شاءت»(220).

ومن الإحسان إليه: أن تبذل ما فيه قصارى جهدها في خدمته؛ لأن فيه خيرًا كثيرًا، وهو من مقتضيات النكاح، ومن مقاصد الزواج السامية.

وهو من سلوك الصحابيات المكرمات، فقد صح عن أسماء بنت أبي بكر الصديق ب أنها كانت تخدم الزبير في بيته وفرسه، وكانت تنقل النوى من مزرعته من بُعد ثلثي فرسخ، فعن ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ أَنَّ أَسْمَاءَ قَالَتْ: «كُنْتُ أَخْدُمُ الزُّبَيْرَ خِدْمَةَ الْبَيْتِ، وَكَانَ لَهُ فَرَسٌ وَكُنْتُ أَسُوسُهُ فَلَمْ يَكُنْ مِن الْخِدْمَةِ شَيْءٌ أَشَدَّ عَلَيَّ مِنْ سِيَاسَةِ الْفَرَسِ، كُنْتُ أَحْتَشُّ لَهُ، وَأَقُومُ عَلَيْهِ، وَأَسُوسُهُ، قَالَ: ثُمَّ إِنَّهَا أَصَابَتْ خَادِمًا حَجَاءَ النَّبِيَّ غ سَبْيُ فَأَعْطَاهَا خَادِمًا فَالَتْ: كَفَتْنِي سِيَاسَةَ الْفَرَسِ فَأَلْقَتْ عَنِي مَنُونَتَهُ» (221). الحديث.

وعند البخاري عَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرٍ بِ قَالَتْ: «تَزَوَّجَنِي الزُّبَيْرُ وَمَا لَهُ فِي الْأَرْضِ مِنْ مَالٍ وَلَا مَمْلُوكِ وَلَا شَيْءٍ غَيْرَ نَاضِحٍ وَغَيْرَ فَرَسِهِ، وَمَا لَهُ فِي الْأَرْضِ مِنْ مَالٍ وَلَا مَمْلُوكِ وَلَا شَيْءٍ غَيْرَ نَاضِحٍ وَغَيْرَ فَرَسِهِ، فَكُنْتُ أَعْلِفُ فَرَسَهُ، وَأَسْتَقِي المَاءَ, وَأَخْرِزُ غَرْبَهُ, وَأَعْجِنُ، وَلَمْ أَكُنْ أُحْسِنُ أَخْبِزُ، وَكَانَ يَخْبِزُ جَارَاتٌ لِي مِن الْأَنصَارِ وَكُنَّ نِسْوَةَ صِدْقٍ وَكُنْتُ أَنْقُلُ النَّوَى مِنْ أَرْضِ الزُّبَيْرِ الَّتِي أَقْطَعَهُ رَسُولُ الله غ عَلَى رَأْسِي وَهِيَ مِنِّي النَّوَى مِنْ أَرْضِ الزُّبَيْرِ الَّتِي أَقْطَعَهُ رَسُولُ الله غ عَلَى رَأْسِي، فَلَقِيتُ رَسُولَ الله غ عَلَى ثُلُقَيْنَ وَسُولَ الله غ عَلَى ثُلُقَيْنَ وَمَا وَالنَّوَى عَلَى رَأْسِي، فَلَقِيتُ رَسُولَ الله غ وَمَعَهُ نَفَرٌ مِن الْأَنصَارِ، فَدَعَانِي ثُمَّ قَالَ: إِخْإِخْ لِيَحْمِلَنِي خَلْفَهُ، فَاسْتَحْيَيْتُ أَنْ وَمَعْ وَالنَّوَى عَلَى رَأْسِي، فَقَيْتُ رَسُولَ الله غ وَمَعَهُ نَفَرٌ مِن الْأَنصَارِ، فَدَعَانِي ثُمَّ قَالَ: إِخْإِخْ لِيَحْمِلَنِي خَلْفَهُ، فَاسْتَحْيَيْتُ أَنْ أَسِي وَهِي مِنَ اللهُ غ أَنْ مِن الْأَنصَارِ، وَذَكَرْتُ الزُّبَيْرَ وَغَيْرَتَهُ وَكَانَ أَغْيَرَ النَّاسِ، فَعَرَفَ رَسُولُ الله غ أَسِيرَ مَعَ الرِّجَالِ، وَذَكَرْتُ الزُّبَيْرَ وَغَيْرَتَهُ وَكَانَ أَغْيَرَ النَّاسِ، فَعَرَفَ رَسُولُ الله غ أَنِي قَدُ اسْتَحْيَيْتُ فَمَضَى فَجِنْتُ الزُّبَيْرَ فَقُلْتُ: لَقِينِي رَسُولُ الله غ

(4/341) مسند أحمد (219)

رواه ابن حبان في صحيحه، كتاب النكاح، ذكر إيجاب الجنة للمرأة إذا أطاعت زوجها مع (210) وقامة الفرائض لله جل و علا، برقم: (4163).

<sup>2182)</sup> صحيح مسلم، كتاب السلام، باب جُواز إرداف المرأة الأجنبية إذا أعيت، برقم: (2182).

وَعَلَى رَأْسِي النَّوَى وَمَعَهُ نَفَرٌ مِنْ أَصْحَابِهِ، فَأَنَاخَ لِأَرْكَبَ، فَاسْتَحْيَيْتُ مِنْهُ وَعَرَفْتُ غَيْرَتَكَ، فَقَالَ: وَالله لَحَمْلُكِ النَّوَى كَانَ أَشَدَّ عَلَيَّ مِنْ رُكُوبِكِ مَعَهُ. قَالَتْ: حَتَّى أَرْسَلَ إِلَيَّ أَبُو بَكْرٍ بَعْدَ ذَلِكَ بِخَادِمٍ تَكْفِينِي سِيَاسَةَ الْفَرَسِ، فَكَأَنَّمَا أَعْتَقَنِي »(222).

وكذلك لم ينكر النبي غ على فاطمة ل عملها في بيت على ا مع أنها شكت إلى النبي غ مشقة العمل، فعن عَلِيّ ا قال: «إنَّ فَاطِمَةَ عَلَيْها السَّلَامِ أَتَت النَّبِيَّ غ تَشْكُو إِلَيْهِ مَا تُلْقَى فِي يَدِهَا مِن الرَّحَى، وَبَلَغَهَا أَنَّهُ جَاءَهُ رَقِيقٌ فَلَمْ تُصَادِفْهُ، فَذَكَرَتْ ذَلِكَ لِعَائِشَةَ، فَلَمَّا جَاءَ أَخْبَرَتْهُ عَائِشَةُ, قَالَ: فَجَاءَنَا وَقَدْ فَلَمْ تُصَادِفْهُ، فَذَكَرَتْ ذَلِكَ لِعَائِشَةَ، فَلَمَّا جَاءَ أَخْبَرَتْهُ عَائِشَةُ, قَالَ: فَجَاءَنَا وَقَدْ أَخَذْنَا مَضَاجِعَنَا فَذَهَبْنَا نَقُومُ، فَقَالَ: «عَلَى مَكَانِكُمَا». فَجَاءَ فَقَعَدَ بَيْنِي وَبَيْنَهَا أَخَذْنَا مَضَاجِعَنَا فَذَهَيْهِ عَلَى بَطْنِي، فَقَالَ: أَلَا أَدُلُكُمَا عَلَى خَيْرٍ مِمَّا سَأَلْتُمَا؟ حَتَّى وَجَدْتُ بَرْدَ قَدَمَيْهِ عَلَى بَطْنِي، فَقَالَ: أَلَا أَدُلُكُمَا عَلَى خَيْرٍ مِمَّا سَأَلْتُمَا؟ إِذَا أَخَذْتُمَا مَضَاجِعَكُمَا أَوْ أَوَيْتُمَا إِلَى فِرَ اشِكُمَا: فَسَبِّحَا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ, وَاحْمَدَا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ, وَاحْمَدَا وَثَلَاثِينَ, وَكَبِّرَا أَرْبَعًا وَثَلَاثِينَ؛ فَهُو خَيْرٌ لَكُمَا مِنْ خَادِمِ» (223).

يقول ابن حجر: «وَيُسْتَفَاد مِنْ قَوْله: «أَلَا أَدُلّكُمَا عَلَى خَيْر مِمَّا سَأَلْتُمَا»: أَنَّ الَّذِي يُلَازِم ذِكْر الله يُعْطَى قُوَّة أَعْظَم مِن الْقُوَّة الَّتِي يَعْمَلهَا لَهُ الْخُادِم أَوْ تَسْهُل الْأُمُور عَلَيْهِ بِحَيْثُ يَكُون تَعَاطِيه أُمُوره أَسْهَلَ مِنْ تَعَاطِي الْخَادِم أَوْ تَسْهُل الْأُمُور عَلَيْهِ بِحَيْثُ يَكُون تَعَاطِيه أُمُوره أَسْهَلَ مِنْ تَعَاطِي الْخَادِم لَهَا هِكَذَا اسْتَنْبَطَهُ بَعْضهمْ مِن الْحَدِيث وَالَّذِي يَظْهَر أَنَّ المُرَاد أَنَّ المُرَاد أَنَّ نَفْع النَّابِيح مُخْتَص بِالدَّارِ الْآخِرَة، وَنَفْع الْخَادِم مُخْتَص بِالدَّارِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَة خَيْرٌ وَأَبْقَى» (224).

وقد ضعف شيخ الإسلام ابن تيمية: قول من يقول بأن المرأة لا تجب عليها الخدمة(225).

ويقول العلامة ابن القيم :: «إن العقود المطلقة إنما تنزل على

صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب الغيرة، برقم: (5224).  $()^{222}$ 

صحيح البخاري، كتاب النفقات، باب: عمل المرأة في بيت زوجها، برقم: (5361).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (9/506).

<sup>(</sup>مجموع الفتاوى) (34/90) لابن تيمية. نظر (مجموع الفتاوى) (34/90)

العرف، والعرف خدمة المرأة، وقيامها بمصالح البيت الداخلة، وقولهم -أي الذين لم يوجبوا الخدمة على المرأة-: إن خدمة فاطمة وأسماء كانت تبرعًا وإحسانًا يرده أن فاطمة كانت تشتكي ما تلقى من الخدمة، فلم يقل لعلي: لا خدمة عليها وإنما هي عليك، وهو لا يحابي في الحكم أحدًا، ولما رأى أسماء العلف على رأسها... لم يقل: لا خدمة عليها، وإن هذا ظلمٌ لها بل أقره على استخدامها، وأقر سائر أصحابه على استخدام أزواجهم، مع علمه بأن منهن الكارهة والراضية، هذا أمرٌ لا ريب فيه» (226).

وهنا همسة في أذن كل أخت مسلمة: أين نحن من هذه النماذج المشرقة، وبالأخص التي تطالب باستقدام الخادمات الأجنبيات بدون حاجة ماسة، وتجر على بيتها الويلات والبلايا في بعض الأحيان دينيًا وخلقيًا واقتصاديًا، والفضائح والجرائم التي تنشر في المجلات والصحف خير شاهد وأصدق دليل على الواقع، وزد على هذا بعد استقدامها أن البعض منا يبخس من حقها، ويكلفها ما لا تحتمل، وأحيانا يسفر ها والجنين يتحرك في أحشائها، وقد جرى العار عليها وعلى أسرتها، والله المستعان.

ومن الإحسان إلى الزوج: أن تسره إذا رآها، وتطيعه إذا أمرها، وتحفظ عرضه وماله إذا غاب عنها، وتربي أولاده أحسن تربية، لحديث أبي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: «قيلَ لِرَسُولِ الله غ: أَيُّ النِّسَاءِ خَيْرٌ؟ قَالَ: «الَّتِي تَسُرُّهُ إِذَا نَظَرَ، وَتُطِيعُهُ إِذَا أَمَرَ، وَلا تُخَالِفُهُ فِي نَفْسِهَا وَمَالِهَا بِمَا يَكْرَهُ» (227).

وعَنْ أَبِي أُمَامَةً ١، عَنِ النَّبِيِّ غِ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: ﴿مَا اسْتَفَادَ الْمُؤْمِنُ بَعْدَ تَقُوى الله خَيْرًا لَهُ مِنْ زَوْجَةٍ صَالِحَةٍ: إِنْ أَمَرَهَا أَطَاعَتْهُ، وَإِنْ نَظَرَ إِلَيْهَا سَرَّتُهُ، وَإِنْ أَعْرَهُا أَطَاعَتْهُ فِي نَفْسِهَا سَرَّتُهُ، وَإِنْ غَابَ عَنْهَا نَصَحَتْهُ فِي نَفْسِهَا

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup>) ينظر: زاد المعاد لابن القيم، (5/187-188) بتصرف يسير.

رُواه النسائي في النكاح، باب أي النساء خير, برقم:(3233), وأبو داود في الزكاة، باب حقوق المال, برقم: (7373). وأحمد في باقي مسند المكثرين (7373).

وَمَالِهِ»(<sup>228</sup>).

وقال السندي في شرحه: «قَوْله: «إِنْ أَمَرَهَا»، بَيَان صَلَاحها إِنْ أُريد صَلَاحِ الزَّوْجَة، وَمَا يَحْصُل بِهِ أُمُور المَعِيشَة، أَوْ صِفَة لِلزَّوْجَة؛ لِبَيَانِ أَنَّ هَذِهِ الْأُمُور مَطْلُوبَة فِي الزَّوْجَة وَإِنْ كَانَ بَعْضها غَيْر مَرْ عِيَّة فِي الصَّلَاح. «سَرَّتُهُ» أَيْ: لِحُسْنِها ظَاهِرًا, أَوْ لِحُسْنِ أَخْلَاقها بَاطِنًا, أَوْ لِدَوَامِ الشَّتِغَالها بِطَاعَةِ الله تَعَالَى وَالتَّقُوَى. «أَبرَّتُهُ» بِفِعْلِ المُقْسَم عَلَيْهِ. قَوْله: «فِي نَفْسها» بِحِفْظِها مِنْ تَمْكِين أَحَد مِنْها» (229).

فعلى كل امرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تحفظ فرجها، وتتجنب ما يدنس عرضها ويسيئ سمعتها، ولا تقدم على ما يوحي بخفة دينها ونقصان حيائها، وتحذر من التبرج وإظهار الزينة لغير محارمها، وأن تربي أو لادها التربية الحسنة، وتعودهم جميل الخلال ومحاسن الأخلاق، وتحفظ مال زوجها فلا تصرفه فيما لا يريد ولا يرضيه، كما لا ينفقها في أمور مضرة أو غير نافعة.

ومن شقاء الرجل أن يرى المرأة فيراها فتسوءه، وتحمل لسانها عليه، وإن غاب عنها لم يأمنها على نفسها وماله، فإياكن أيتها الزوجات من عصيان أزواجكن، وعليكن بالجد والاجتهاد في طاعتهم، ولتكن إحداكن مثالًا واقعيًا لحديث النبي غ: «الدُّنْيَا مَتَاعٌ، وَخَيْرُ مَتَاعٍ الدُّنْيَا المَرْأَةُ الصَّالِحَةُ» (230).

وإياكن من رفع اللسان على أزواجكن، وإيذائهم ولو شيئًا يسيرًا، لأن هذا سبب دعاء الحور العين عليكن؛ كما جاء في الحديث عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ ا، عَن النَّبِيِّ غَ قَالَ: «لَا تُؤْذِي امْرَأَةٌ زَوْجَهَا فِي الدُّنْيَا إِلَّا قَالَتْ زَوْجَتُهُ مِنْ

سنن ابن ماجه، كتاب النكاح، باب أفضل النساء، برقم: (1857).

ينظر: (شرح سنن ابن ماجه للسندي)، (4/411).

<sup>230)</sup> رواه مسلم في النكاح، باب خير متاع الدنيا المرأة الصالحة، برقم: (1467).

الحُورِ الْعِينِ: لَا تُؤْذِيهِ قَاتَلُكِ الله؛ فَإِنَّمَا هُوَ عِنْدَكَ دَخِيلٌ يُوشِكُ أَنْ يُفَارِقَكِ الله الله الله الله الله عَريبٌ لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ هَذَا لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ هَذَا الله الْوَجْهِ (231).

وكذلك من إحسان المرأة إلى زوجها: أن تلبي رغبة زوجها في الفراش، لأنه من مقاصد النكاح، ومن أسباب الحفظ من الوقوع في المحظور، ولذلك حث الشرع على الزواج، كما جاء في الحديث عَنْ عَبْدِ الله ا قَالَ: قَالَ لَنَا رَسُولُ الله غ: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ! مَن اسْتَطَاعَ مِنْكُم الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ؛ فَإِنَّهُ أَغَضُ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ؛ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءً» (232).

وإذا رأى رجل امرأةً فأعجبته فعليه أن يمتثل أمر النبي غ بأن يأتي امرأته وليقض وطره، فإن معها مثل الذي معها. فعَنْ أَبِي الزَّبَيْرِ قَالَ: قَالَ جَابِرٌ ا: سَمِعْتُ النَّبِيَّ غ يَقُولُ: «إِذَا أَحَدُكُمْ أَعْجَبَتْهُ المَرْأَةُ فَوَقَعَتْ فِي قَلْبِهِ، فَلْيُواقِعْهَا؛ فَإِنَّ ذَلِكَ يَرُدُّ مَا فِي نفسه» (233).

وفي الرواية الأخرى: «أَنَّ رَسُولَ الله غ رَأَى امْرَأَةً، فَأَتَى امْرَأَتَهُ زَيْنَبَ وَهِيَ تَمْعَسُ مَنِيئَةً(234) لَهَا فَقَضَى حَاجَتَهُ, ثُمَّ خَرَجَ إِلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ: إِنَّ المَرْأَةَ تُقْبِلُ فِي صُورَةِ شَيْطَانٍ, وَتُدْبِرُ فِي صُورَةِ شَيْطَانٍ فَإِذَا أَبْصَرَ أَحَدُكُمْ امْرَأَةً فَلْيَأْتِ أَهْلَهُ؛ فَإِنَّ ذَلِكَ يَرُدُ مَا فِي نَفْسِهِ»(235).

برقم: () جامع الترمذي، كتاب الرضاع، باب ما جاء في كراهية الدخول على المغيبات، برقم: () (1174).

رواه مسلم في النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه، برقم: (1400).

رواه مسلم في النكاح، باب ندب من رأى امرأة فوقعت في نفسه إلى أن يأتي امرأته، برقم: (1403).

<sup>234 )</sup> قَالَ أَهْلِ اللَّغَة: هِيَ الْجِلْد أَوَّل مَا يُوضَع الدِّبَاغ, وَقَالَ الْكِسَائِيِّ: يُسَمَّى مَنِيئَة مَا دَامَ فِي الدِّبَاغ, وَقَالَ أَهُو عُيَيْدَة: هُوَ فِي أَوَّل الدِّبَاغ مَنِيئَة, ثُمَّ أَفِيق بِفَتْح الْهَمْزَة وَكَسْر الْفَاء, وَجَمْعه أَفُق, كَقَفِيزِ وَقُفُر, ثُمَّ أَدِيم. وَالله أَعْلَم. (ينظر: شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الثالث، (9/178).

رواه مسلم في النكاح، باب ندب من رأى امرأة فوقعت في نفسه إلى أن يأتي امرأته، برقم:  $()^{235}$ 

وعند الترمذي عن جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله ا أيضًا: ﴿أَنَّ النَّبِيَّ عُرَأَى امْرَأَةً, فَدَخَلَ عَلَى زَيْنَبَ فَقَضَى حَاجَتَهُ وَخَرَجَ، وَقَالَ: إِنَّ الْمَرْأَةَ إِذَا أَقْبَلَتْ أَقْبَلَتْ أَقْبَلَتْ فَدَخَلَ عَلَى زَيْنَبَ فَقَضَى حَاجَتَهُ وَخَرَجَ، وَقَالَ: إِنَّ الْمَرْأَةَ إِذَا أَقْبَلَتْ أَقْبَلَتْ أَقْبَلَتْ أَقْبَلَتْ فَيْ الْمَرْأَةَ فَأَعْجَبَتْهُ فَلْيَأْتِ أَهْلَهُ, فَإِنَّ مَعَهَا فِي صُورَةِ شَيْطَانٍ, فَإِذَا رَأَى أَحَدُكُمْ امْرَأَةً فَأَعْجَبَتْهُ فَلْيَأْتِ أَهْلَهُ, فَإِنَّ مَعَهَا مِثْلَ الَّذِي مَعَهَا» (236).

يقول الإمام النووي: ﴿وَمَعْنَى الْحَدِيثِ: أَنَّهُ يُسْتَحَبِّ لِمَنْ رَأَى امْرَأَة فَتَحَرَّكَتْ شَهْوَته أَنْ يَأْتِي امْرَأَته أَوْ جَارِيَته إِنْ كَانَتْ لَهُ, فَلْيُوَاقِعهَا لِيَدْفَع شَهْوَته، وَتَسْكُن نَفْسه, وَيَجْمَع قَلْبه عَلَى مَا هُوَ بِصَدَدِهِ.

وقَوْله غ: «إِنَّ المَرْأَة تُقْبِل فِي صُورَة شَيْطَان، وَتُدْبِر فِي صُورَة شَيْطَان» قَالَ الْعُلَمَاء: مَعْنَاهُ: الْإِشَارَة إِلَى الْهَوَى وَالدُّعَاء إِلَى الْفِتْنَة بِهَا، لِمَا جَعَلَهُ الله تَعَالَى فِي نُفُوسِ الرِّجَال مِن المَيْل إِلَى النِّسَاء، وَالِالْتِذَاذ بِنَظَر هِنَّ, وَمَا يَتَعَلَّق بِهِنَ, فَهِي شَبِيهَة بِالشَّيْطَانِ فِي دُعَائِهِ إِلَى الشَّر بِوَسُوسَتِهِ وَتَرْبِينه وَمَا يَتَعَلَّق بِهِنَ, فَهِي شَبِيهَة بِالشَّيْطَانِ فِي دُعَائِهِ إِلَى الشَّر بِوَسُوسَتِهِ وَتَرْبِينه لَهُ. وَيُسْتَنْبَط مِنْ هَذَا: أَنَّهُ يَنْبَغِي لَهَا أَلَّا تَخْرُج بَيْن الرِّجَال إِلَّا لِضَرُورَةٍ وَأَنَّهُ يَنْبَغِي لِهَا أَلًا تَخْرُج بَيْن الرِّجَال إِلَّا لِضَرُورَةٍ وَأَنَّهُ يَنْبَغِي لِلرَّجُلِ الْعَضَ عَنْ ثِيَابِهَا, وَالْإِعْرَاضِ عَنْهَا مُطْلَقًا... وَفِيهِ: أَنَّهُ لَا فَلَم يَلْبَغِي الرَّجُل الْمَوْلَة يَتُضَرَّر بِالتَّأْخِيرِ فِي بَأْس بِطَلَب الرَّجُل الْمَرَأَتِه إِلَى الْوقَاعِ فِي النَّهَارِ وَغَيْرِه، وَإِنْ كَانَتْ مُشْتَغِلَة بِمَا يُطْكِن تَرْكِه لِلْأَنَّهُ رُبَّمَا عَلَبَتْ عَلَى الرَّجُل شَهْوَة يَتَضَرَّر بِالتَّأْخِيرِ فِي بَنَا لَا يُعْنَ بَرُعِي اللَّهُ وَبَصَره. وَالله أَعْلَم» (237).

وقد ورد أيضًا أن الملائكة تلعنها إن امتنعت عن تلبيته، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: ﴿إِذَا دَعَا الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَأَبَتْ فَرَاشِهِ فَأَبَتْ فَعَنْ بَانَ عَلَيْهَا، لَعَنَتْهَا المَلَائِكَةُ حَتَّى تُصْبِحَ»(238).

.(1403)

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup>() جامع الترمذي، كتاب الرضاع، باب ما جاء في الرجل يرى المرأة تعجبه، برقم: (1078) وقَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ جَابِرٍ حَدِيثُ صَحِيحٌ حَسَنَ غَرِيبٌ.

 $<sup>(9/178)^{237}</sup>$  شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الثالث، (9/178-179).

<sup>(238)</sup> صحيح البخاري، كتاب: النكاح، باب: إذا باتت المرأة مهاجرة فراش زوجها، برقم: (5193)، ورواه مسلم، كتاب: النكاح، باب: تحريم امتناعها من فراش زوجها، برقم: (1436).

قال الشوكاني نقلًا عن ابن أبي جمرة: «الظاهر أن الفراش كناية عن الجماع، ويقويه قوله: «الولد للفراش». أي: لمن يطأ في الفراش»(239).

إن امتناع المرأة من زوجها إذا دعاها منع لحق من حقوقه التي أعطاه الله -سبحانه وتعالى- إياه، وهذا يستوجب لعنة الملائكة، مما فيه تهديد لمن صدر منها هذا الأمر، قال ابن حجر: «وفيه الإرشاد إلى مساعدة الزوج وطلب مرضاته، قال المهلب: هذا الحديث يوجب أن منع الحقوق - في الأبدان كانت أو في الأموال - مما يوجب سخط الله، إلا أن يتغمدها بعفوه»(240).

فقد أكد رسول الله غ على تلبية نداء الزوج لزوجته وإن كانت في أصعب الأعمال وأشقها فأمرها أن تأتيه وإن كانت تخبز على التنور؛ فعن طَلْق بنِ عَلي ا قال: قال رسول الله: «إذَا الرجل دعا زَوْجَتَهُ لِحَاجَتِهِ فَلْتَأْتِه، وإنْ كانَتْ عَلَى التَّنُّورِ»(241).

أو كانت على قتب، فعن زيد بن أرقم ا: أن رسول الله غ قال: «إِذَا دَعَا الرَّجُلُ امْرَأَتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَلْتُجِبْ، وَإِنْ كَانَتْ عَلى ظَهْر قَتَب»(242).

قال المناوي: «قال أبو عبيدة: كنا نرى أن معناه وهي تسير على ظهر بعير فجاء التفسير في حديث: إن المرأة كانت إذا حضر نفاسها أقعدت على قتب؛ فيكون أسهل لولادتها. نقله الزمخشري وأقره، والقصد الحث على طاعة الزوج حتى في هذه الحالة، فكيف غيرها»(243)؟

فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني، (10 / 267).

<sup>239()</sup> نيل الأوطار للشوكاني، المجلد الثالث، (6/ 362).

سنن الترمذي، كتاب: الرضاع، باب: حق الزوج على المرأة، برقم: (1160)، وقال الترمذي: حديث حسن، وصححه الشيخ الألباني، صحيح سنن الترمذي، (1/ 340)، برقم: (927).

<sup>(242)</sup> ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد، كتاب: النكاح، باب: حق الزوج على المرأة، برقم: (7660). وقال: رواه البزار ورجاله رجال الصحيح خلا محمد بن ثعلبة بن سَواء.

القدير للمناوي، (1/ 344). فيض القدير للمناوي، (1/ 344).

ولذلك نهيت المرأة عن صيام التطوع إلا بإذن زوجها، كما في الحديث عن أبي هريرة ا قال: قَالَ رَسُولُ الله غ: «لَا تَصُم المَرْأَةُ وَبَعْلُهَا شَاهِدٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ, وَمَا أَنْفَقَتْ مِنْ كَسْبِهِ مِنْ غَيْر أَمْرِهِ فَإِنَّ نِصْفَ أَجْرِهِ لَهُ» (244).

قال الإمام النووي: قَوْله غ: «لَا تَصُم المَرْأَة وَبَعْلهَا شَاهِد إِلَّا بِإِذْنِهِ» هَذَا مَحْمُول عَلَى صَوْم التَّطَوُّع وَالمَنْدُوبِ الَّذِي لَيْسَ لَهُ زَمَن مُعَيَّن(245).

وكذلك لا تأذن لأحد في بيت زوجها إلا بإذنه، لأن النبي غ قال: «...وإن لكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدًا تكر هونه...» الحديث(246).

يقول النووي: ﴿وَالمُخْتَارِ أَنَّ مَعْنَاهُ أَلَّا يَأْذَنَّ لِأَحَدِ تَكْرَهُونَهُ فِي دُخُول بِيُوتكُمْ وَالْجُلُوسِ فِي مَنَازِلكُمْ، سَوَاء كَانَ المَأْذُونِ لَهُ رَجُلًا أَجْنَبِيًّا أَوْ إِمْرَأَة أَوْ أَمْرَأَة أَوْ أَمَنْ مَحَارِمِ الزَّوْجَة، فَالنَّهْي يَتَنَاوَل جَمِيع ذَلِكَ»(247).

ومن الإحسان إلى الزوج: أن لا تترفع المرأة عليه؛ لأنه قيمها، قال تعالى: (أببببببيييا) [النساء:34].

قال الشوكاني في فتح القدير: «هذه الجملة مستأنفة مشتملة على بيان العلة التي استحق بها الرجال الزيادة، كأنه قيل: كيف استحق الرجال ما استحقوا مما لم تشاركهم فيه النساء؟ فقال: (الرِّجَالُ قَوَّامُونَ) إلخ، والمراد: أنهم يقومون بالذب عنهن كما تقوم الحكام والأمراء بالذب عن الرعية، وهم أيضا يقومون بما يحتجن إليه من النفقة والكسوة والمسكن، وجاء بصيغة المبالغة في قوله: (قَوَّامُونَ)، ليدل على أصالتهم في هذا الأمر»(248).

<sup>(1026)</sup> صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب ما أنفق العبد من مال مولاه، برقم:

<sup>(7/115)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الثالث، (7/115).

جزء من حديث رواه مسلم في كتاب الحج، باب حجة النبي غ، برقم: (1218).

شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الثالث، (8/881).

فتح القدير للشوكاني، (1/ 460).  $(1/1)^{248}$ 

وفضل الرجل على المرأة غير منكور، بل هو مما يتوقف عليه سير الأمور؛ إذ أن نظام العالم يدل على أنه لا بد لكل سفينة من ربان، ولكل مجتمع من قوام، فكذلك المجتمع العائلي، يحتاج إلى الراعي والقيم، واستحق الرجال هذه المزية لتفضيل الله إياهم على النساء بما فضلهم به من كون الخلفاء والحكام والسلاطين والأمراء والغزاة فيهم، وغير ذلك من الأمور، ثم فرض عليه السعى، وكلفه الإنفاق، ومن المعلوم أن من يكلف

ومن الإحسان إلى الزوج: أن لا يكفرنه؛ لأن كفران العشير من أسباب دخول النار، كما جاء في الحديث عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ ا قَالَ: «خَرَجَ رَسُولُ الله غ فِي أَصْحَى أَوْ فِطْرِ إِلَى المُصَلَّى, فَمَرَّ عَلَى النِّسَاءِ, فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ! تَصَدَقْنَ فَإِنِّي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ، فَقُلْنَ: وَبِمَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: تُكْثِرْنَ اللَّعْنَ, وَتَكْفُرْنَ الْعَشِيرَ، مَا رَأَيْتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلٍ وَدِينِ أَذْهَبَ لِلُبِّ الرَّجُلِ الحَارِمِ مِنْ إِحْدَاكُنَّ..» الحديث (249).

بالإنفاق على مجتمع ما يعطى حق الرعاية والقوامة على هذا المجتمع.

وعَن ابْنِ عَبَّاسٍ بِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ غَ: ﴿أُرِيتُ النَّارَ فَإِذَا أَكْثَرُ أَهْلِهَا النِّسَاءُ يَكْفُرْنَ الْمِشْيرَ وَيَكْفُرْنَ الْإِحْسَانَ لَوْ النِّسَاءُ يَكْفُرْنَ الْمِشْيرَ وَيَكْفُرْنَ الْإِحْسَانَ لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَّ الدَّهْرَ ثُمَّ رَأَتْ مِنْكَ شَيْئًا قَالَتْ: مَا رَأَيْتُ مِنْكَ خَيْرًا قَطُّ (250).

قال ابن حجر: ﴿ وَقَوْلُه ﴿ لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَّ الدَّهْرِ ﴾ فِيهِ إِشَارَة إِلَى وُجُود سَبَب التَّعْذِيب؛ لِأَنَّهَا بِذَلِكَ كَالمُصِرَّةِ عَلَى كُفْر النِّعْمَة وَ الْإِصْرَارِ عَلَى المَعْصِية مِنْ أَسْبَابِ الْعَذَابِ ﴾ (251).

فالله الله من كفران العشير، وإيذاء الزوج بالقول أو بالعمل، والنشوز

صحيح البخاري، كتاب الحيض، باب: ترك الحائض الصوم، برقم: (304).

صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب كفر ان العشير، برقم: (29).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (9/299).

عليه، والإعراض عنه، بل لا بد من خفض الجناح له، والتلطف له قولًا وعملًا، وإيناسه عند الوحشة، ورباطة جأشه عند البلية والمصيبة، وإليكن ما فعلت أم المؤمنين خديجة ل حينما جاءها النبي غ من غار حراء يرجف فؤاده، خائفًا ومندهشًا مما حصل، فَقَالَ: زَمِّلُونِي زَمِّلُونِي, فأخذت خديجة ل تهدئ روعه، وتثبت فؤاده، وقالت قولتها المشهورة: «كَلَّا وَالله مَا يُخْزِيكَ الله أَبدًا؛ إِنَّكَ لَتُصِلُ الرَّحِمَ، وَتَحْمِلُ الْكَلَّ، وَتَكْسِبُ المَعْدُومَ، وَتَقْرِي الضَّيْفَ، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الحَقِّ»(252) ثم انْطَلَقَتْ بِهِ إلى وَرَقَة بْن نَوْفَلِ الضَّيْف، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الحَقِّ»(252) ثم انْطَلَقَتْ بِهِ إلى وَرَقَة بْن نَوْفَلِ بْنِ أَسَدِ بْنِ عَبْدِ الْعُزَى ابْن عَمِّها لكي يثبت فؤاده، ويذهب عنه الرعب والخوف، وتحصل له الطمأنينة والسكون من قوله.

(2). صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي، بدء الوحي، برقم: (2).



### المبحث الثالث الإحسان إلى الأولاد

إن الأولاد نعمة عظيمة من نعم الله تعالى، قال تعالى: (ئحئمئى ئي بجبح بخبم بى بي تجتح تختم تى تي ثجثم ثى ثي جحجم) [النحل: 72].

وهم قرة عين لوالديهم، قال تعالى: (له ه هم به هه هه ع ع ) [الفرقان:74].

كما أنهم زينة الحياة الدنيا، قال تعالى: (ٱببببببپپپيين) [الكهف:46].

وقد حث الإسلام على العناية بالأطفال حتى يكونوا ثروة للأمة، ويساهموا في استعادة مجد الأمة وعزها، وأكد على تربيتهم بالتربية الإسلامية، فكلما بذل الإنسان في التربية رزقه الله من صلاح الولد، وإذا ما أهمل في التربية وتكاسل فيها وجد الاعوجاج في سلوك الولد، وإن ما نرى من الفساد والانحلال الخلقي، والظلم والقتل، وتفشي الفواحش والأمراض، فإن السبب الرئيس لذلك كله سوء التربية، وإهمال الوالدين أولادهما, و

رواه البخاري في العتق، باب كراهية النطاول على الرقيق، وقوله: عبدي أو أمتي, برقم: (2554)، ومسلم في الإمارة، باب فضيلة الأمير العادل وعقوبة الجائر، والحث على الرفق بالرعية، والنهي عن إدخال المشقة عليهم, برقم: (1829).

تخلى الأم عن دورها ووظيفتها الأساسية، فيحذر من ذلك.

ولعلى أذكر بعض مجالات الإحسان إلى الأولاد:

1- فمن الإحسان إلى الأولاد: اختيار الزوجة الصالحة التي تتفهم دورها ووظيفتها تجاه أولادها وزوجها، وتقوم بهما على أحسن وجه، وهي الركن الرئيسي في هذا العمل، وعملها هذا له دور تاريخي في حياة المجتمعات، فقد تقدّم ولدًا مصلحًا للمجتمع يقود الأمة إلى الخير والقوة، فينبغي لمن يريد بناء بيت مسلم أن يبحث له أولًا عن الزوجة المسلمة، وإلا سيظل البنيان متخاذلًا كثير الثغرات (254).

وقد حث الشرع على هذا كما في الحديث الذي رواه ابن ماجه عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «تَخَيَّرُوا لِنُطَفِكُمْ، وَانْكِحُوا الأَكْفَاءَ، وَأَنْكِحُوا إِلَيْهِمْ»(255).

يقول ابن عمر ب: «كما أن لولدك عليك حقًا، كذلك لولدك عليك حقًّ».

و لا تبرأ بهذه الذمة إلا المرأة التي عندها خلقٌ ودينٌ، ولذا حث النبي غ على اختيار امرأة متدينة، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: «تُنْكَحُ المَرْأَةُ لِأَرْبَعٍ: لِمَالِهَا, وَلِحَسَبِهَا, وَجَمَالِهَا، وَلِدِينِهَا, فَاظْفَرْ بِذَاتِ الدِّينِ تَرِبَتْ يَدَاكَ» (256).

2 - ومن الإحسان إليهم: القيام بحقوقهم منذ اللحظة الأولى من ولادتهم، من الأذان والعقيقة. وأن يعود الطفل إذا بدأ ينطق بكلمة التوحيد وبالأذكار الأخرى الخفيفة مثل سبحان الله، الحمد لله، الله أكبر، وتغرس في قلبه معانى هذه الكلمات الجميلة، ولكن لا تصب صبًا بل شيئًا فشيئًا؛ لأن

دستور الأسرة في ظلال القرآن (ص:112) بتصرف.  $()^{254}$ 

<sup>255)</sup> رواه ابن ماجه في النكاح، باب الأكفاء, برقم: (1968).

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب الأكفاء في الدين، برقم: (5090).

عملية التربية والتعليم تحتاج إلى صبر وحلم. وإذا بلغ الطفل مرحلة بحيث يمكن أن يحفظ بعض الأشياء يُبدأ بتحفيظ قصار السور بدءًا بسورة الفاتحة، وتعويده على قراءة الأذكار المهمة، مثل: أذكار النوم، الطعام، دخول دورة المياه، ويحكي له بعض القصص للأنبياء والصالحين، وخاصة من السيرة النبوية.

وعندما يبلغ الطفل السابعة من عمره تبدأ مرحلة جديدة، وهي مرحلة التمييز وهذه المرحلة ذات أهمية كبيرة، إن استغلت في تربية سليمة فهي مكسب عظيم للطفل إلى مماته، والعكس بالعكس، كما قال الشاعر:

# إن الغصون إذا قومتها اعتدلت ولا يلين إذا قومته الخشب قد ينفع الأدب الأحداث في مهل وليس ينفع في ذي الشيبة الأدب

وليتذكر الوالد أن أحسن الهدايا التي يمكن له أن يقدمها لفلذة كبده هي التربية الحسنة، وتعليم الأدب الحسن، يقول المصطفى غ: «مَا نَحَلَ وَالِدٌ وَلَدًا مِنْ نَحْلٍ أَفْضَلَ مِنْ أَدَبٍ حَسَنِ»(257).

فعلى الأبوين تعليم الطفل ما يجوز له وما لا يجوز، وما يجب عليه مما يحرم، سواء في العبادات والعقائد والمعاملات والأخلاق، كل ذلك في نطاق فهمه وإدراكه، مثل أن يرسخ في ذهنه أن الله واحد، وأنه فوق العرش، وأنه سميع بصير، وأن العبد يجب عليه أن يصلي لله، ويصوم لله، ويحلف بالله، وأن محمدًا رسول الله، ويغرس في قلبه محبة النبي غ، وأن القرآن كتاب الله نزل على محمد غ، والأجر والثواب الذي يحصل لمن يتلوه ويحفظه، وأن لله ملائكة مقربين، ومنهم من يكتب أعمال العبد، ويحاسب عليه يوم القيامة، ويعلم الصدق والأمانة، ويبين له تحريم الكذب والغش والكلام السيئ، وأن الله تعالى يغضب على الكذاب والغشاش، ولينظر إلى رسول الله غ يعلم الحسن ا وهو صغير أن الصدقة لا تحل لآل

<sup>257)</sup> رواه الترمذي في البر والصلة، باب ما جاء في أدب الولد, برقم: (1952).

محمد غ، فعن أبي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: «أَخَذَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ ب تَمْرَةً مِنْ تَمْرِ الصَّدَقَةِ فَجَعَلَهَا فِي فِيهِ، فَقَالَ النَّبِيُّ غ: «كِخْكِخْ» لِيَطْرَحَهَا، ثُمَّ قَالَ: «أَمَا شَعَرْتَ أَنَّا لاَ نَأْكُلُ الصَّدَقَةَ»(258).

قال ابن حجر: في شرح الحديث: «وَفِي الْحَدِيثِ دَفْعُ الصَّدَقَاتِ إِلَى الْإِمَامِ, وَالانْتِفَاعُ بِالْمَسْجِدِ فِي الأُمُورِ الْعَامَّةِ, وَجَوَازُ إِدْخَالِ الأَطْفَالِ الْمَسَاجِدَ وَتَأْدِيبُهُمْ بِمَا يَنْفَعُهُمْ، وَمَنْعُهُمْ مِمَّا يَضُرُّهُمْ وَمِنْ تَنَاوُلِ المُحَرَّمَاتِ المَّسَاجِدَ وَتَأْدِيبُهُمْ بِمَا يَنْفَعُهُمْ، وَمَنْعُهُمْ مِمَّا يَضُرُّهُمْ وَمِنْ تَنَاوُلِ المُحَرَّمَاتِ وَإِنْ كَانُوا غَيْرَ مُكَلَّفِينَ لِيَتَدَرَّبُوا بِذَلِكَ» (259).

ومن هنا وجب على الأب أن يدرك خطورة ما يُطعِم أهله وأولاده، فإذا كان النبي غ يمنع الطفل الصغير من أكل تمرة الصدقة فالأب أولى أن يراعي ما يطعم أهله، أمن الحلال يطعمهم أم من الحرام؟ كسبه طيب أم خببث؟

يقول الإمام أحمد بن حنبل :: «ليتق الله العبد، ولا يطعمهم إلا طيبًا، لَبكاء الصبي بين يدي أبيه متسخطًا يطلب منه خبزًا أفضل من كذا وكذا يراه الله بين يديه»(260).

وفي هذه المرحلة يؤمر الطفل بجميع العبادات التي يستطيع فعلها، منها:

أ- أمره بأداء الصلوات الخمس، ويتطور هذا الأمر بتأكيده عليها بضربه ضربًا غير شديد ولا مؤثر تأثيرًا مستقبليًّا، كالضرب على الرأس أو الصدر ونحوه إن لم يصل الصلوات لوقتها، وذلك إذا بلغ العاشرة كما ورد ذلك في الحديث، عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مُرُوا أَوْلادَكُمْ بِالصَّلاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ رَسُولُ الله غ: «مُرُوا أَوْلادَكُمْ بِالصَّلاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ

ومسلم في الزكاة، باب ما يذكر في الصدقة للنبي غ, برقم: (1491)، ومسلم في الزكاة، باب تحريم الزكاة على النبي غ, برقم: (1069).

فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني (8/355).

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup>() كتاب الورع لأحمد (ص:119-120).

## عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرٍ، وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي المَضَاجِعِ (261).

يقول صاحب عون المعبود: «قَالَ الطِّيبِيُّ: جَمَعَ بَيْنِ الْأَمْرِ بِالصَّلَاةِ وَالْفَرْقِ بَيْنِهِمْ فِي المَضَاجِعِ فِي الطُّفُولِيَّة تَأْدِيبًا لَهُمْ، وَمُحَافَظَة لِأَمْرِ الله كُلّه، وَالْفَرْق بَيْنِهِمْ فِي الطُّفُولِيَّة تَأْدِيبًا لَهُمْ، وَمُحَافَظَة لِأَمْرِ الله كُلّه، وَتَعْلِيمًا لَهُمْ، وَالمُعَاشَرَة بَيْنِ الْخَلْقِ, وَأَنْ لَا يَقِفُوا مَوَاقِفِ التُّهَمَ فَيَجْتَنِبُوا المَحَارِمِ. انْتَهَى. قَالَ الْخَطَّابِيُّ: قَوْله غ: «إِذَا بَلَغَ عَشْر سِنِينَ فَاضْرِبُوهُ عَلْمُ الْعُقُوبَة لَهُ إِذَا تَرَكَهَا مُدْرِكًا» (262).

والسيرة تدلنا على أولاد كان أحدهم مؤهلًا أن يؤم القوم وهو دون سن المراهقة، وذلك لحرصه على تعلم هذه الشعيرة الإسلامية، اقرأ هذه القصة اللطيفة عن عمرو بن سلمة وهو يؤم قومه: عَنْ عَمْرِو بْنِ سَلَمَةَ القصة اللطيفة عن عمرو بن سلمة وهو يؤم قومه: عَنْ عَمْرِو بْنِ سَلَمَةَ اقَلَ: «كُنَّا بِمَاءٍ مَمَرَّ النَّاسِ، وَكَانَ يَمُرُّ بِنَا الرُّكْبَانُ فَنَسْأَلُهُمْ مَا لِلنَّاسِ؟ مَا لِلنَّاسِ؟ مَا هَذَا الرَّجُلُ؟ فَيَقُولُونَ: يَزْعُمُ أَنَّ الله أَرْسَلُهُ أَوْحَى إلَيْهِ، أَوْ أُوحَى الله بِكَذَا، فَكُنْتُ أَحْفَظُ ذَلِكَ الْكَلامَ وَكَأَنَّمَا يُقَرُّ فِي صَدْرِي، وَكَانَت الْعَرَبُ الله بِكَذَا، فَكُنْتُ أَحْفَظُ ذَلِكَ الْكَلامَ وَكَأَنَّمَا يُقَرُّ فِي صَدْرِي، وَكَانَت الْعَرَبُ الله بِكَذَا، فَكُنْتُ أَهْلِ الْفَتْحِ بَادَرَ كُلُّ قَوْمٍ بِإِسْلامِهِمْ، وَبَدَرَ أَبِي قَوْمِي بِإِسْلامِهِمْ، وَبَدَرَ أَبِي قَوْمِي بِإِسْلامِهِمْ، فَلَمَا كَانَتْ وَقْعَهُ أَهْلِ الْفَتْحِ بَادَرَ كُلُّ قَوْمٍ بِإِسْلامِهِمْ، وَبَدَرَ أَبِي قَوْمِي بِإِسْلامِهِمْ، فَلَمَا كَانَتْ وَقُعَهُ أَهْلِ الْفَتْحِ بَادَرَ كُلُّ قَوْمٍ بِإِسْلامِهِمْ، وَبَدَرَ أَبِي قَوْمِي بِإِسْلامِهِمْ، فَلَمَا كَانَتْ وَقُعَهُ أَهْلِ الْفَتْحِ بَادَرَ كُلُّ قَوْمٍ بِإِسْلامِهِمْ، وَبَدَرَ أَبِي قَوْمِي بِإِسْلامِهِمْ، وَلَكَا أَهْلِ الْفَتْحِ بَادَرَ كُلُ قُومٍ بِإِسْلامِهِمْ، وَبَدَرَ أَبِي قَوْمِي بَاسِلامَهِمْ، وَلَكَا أَنْ مَنْ وَلَا ابْنُ سِتَ اللّهُ مَالِوا مَلَاهُ وَلَا اللّهُ عَلَوا اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَولَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَي مَن الرَّكُمْ وَاللّهُ اللهُ اللهُ

رواه أبو داود في الصلاة، باب متى يؤمر الغلام بالصلاة، برقم: (495) وروى مثله الترمذي عن عبد الملك بن الربيع بن السبرة عن أبيه عن جده في الصلاة، باب ما جاء متى يؤمر الصبي بالصلاة، برقم: (407).

عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم آبادي، (2/ 162-163).  $(2^{262})$ 

رواه البخاري في المغازي، باب: وقال الليث...، برقم: (4302).

والصلاة من أهم أركان الإسلام بعد الشهادتين، لذا ليس معنى الحديث أننا لا نأمر أولادنا إلا إذا بلغوا سبع سنوات، بل ندربهم على الوضوء والصلاة، ونعلمهم كيفية الوضوء والصلاة، وما يفسدهما شيئًا فشيئًا، حتى إذا بلغوا سبع سنوات نحتم عليهم أداء الصلوات الخمس، غير أن التشديد والتأديب على تركها لا يكون إلا إذا بلغوا عشر سنوات. روى أبو داود وغيره عن هِشام بن سعد حدَّتني، مُعَاذُ بنُ عَبْدِ الله بنِ خُبيبٍ الله بن على معاذ والقائل: هشام بن سعد - فَقَالَ الْجُهَنِيُّ قَالَ: دَخَلْنَا عَلَيْهِ - أي: على معاذ والقائل: هشام بن سعد - فَقَالَ لامْرَأَتِهِ: مَتَى يُصلِّي الصَّيِيُّ؟ فَقَالَتْ: كَانَ رَجُلٌ مِنَّا يَذْكُرُ عَنْ رَسُولِ الله غ أنَّهُ سُئِلَ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ: «إِذَا عَرَفَ يَمِينَهُ مِنْ شَمَالِهِ فَمُرُوهُ بِالصَّلاةِ» (164). لذا على الوالدين أن يحرصا على تعليم أولادهم كيفية الوضوء والصلاة منذ نعومة أظفارهم.

ب- صيام رمضان، وهو من أركان الإسلام، وموجب للتقوى، وموصل لرضا المولى سبحانه، والولد إذا أطاق الصيام يؤمر به للتدريب عليه بدون إيجاب، والسلف كانوا يعودون أولادهم على الصيام عند استطاعتهم تحمل الجوع والعطش، ويستحب في أول الأمر للتدريب على الصيام رصد بعض الجوائز الخفيفة لمن يكمل صومه من أول النهار إلى غروب الشمس، ولا بأس أن تكون هذه الجائزة بشكل إعداد أكلة محببة عند الطفل، والصحابة كانوا يصوّمون أطفالهم صيام عاشوراء، ويخرجونهم بن عَفْرَاءَ قَالَتْ: «أَرْسَلَ رَسُولُ الله غ غَدَاةَ عَاشُورَاءَ إِلَى قُرَى الأَنْصَارِ اللّهِي مَفْطِرًا فَلْيُتِمَّ بَقِيَّة يَوْمِه، فَكُنَّا بَعْدَ ذَلِكَ نَصُومُهُ وَنُصَوِّمُ صِبْيَانَنَا الصِّغَارَ مِنْهُمُ أَنْ شَاءَ الله، وَنَذْهَبُ إِلَى المسجدِ فَنَجْعَلُ لَهُم اللُّعْبَة مِن الْعِهْنِ فَإِذَا بَكَى أَحَدُهُمْ عَلَى الطَّعَامِ أَعْطَيْنَاهَا إِيّاهُ عِنْدَ الإِقْطَارِ. وفي رواية: وَنَصْنَعُ لَهُم اللُّعْبَة مِن الْعِهْنِ فَإِذَا بَكَى أَمَدُهُمْ عَلَى الطَّعَامِ أَعْطَيْنَاهَا إِيّاهُ عِنْدَ الإِقْطَارِ. وفي رواية: وَنَصْنَعُ لَهُم اللّه عَلَى الطَّعَامِ أَعْطَيْنَاهَا إِيّاهُ عِنْدَ الإِقْطَارِ. وفي رواية: وَنَصْنَعُ لَهُم عَلَى الطَّعَامِ أَعْطَيْنَاهَا إِيّاهُ عِنْدَ الإقْطَار. وفي رواية: وَنَصْنَعُ لَهُم عَلَى الطَّعَامِ أَعْطَيْنَاهَا إِيّاهُ عِنْدَ الإقْطَار. وفي رواية: وَنَصْنَعُ لَهُم

رواه أبو داود في الصلاة، باب متى يؤمر الغلام بالصلاة, برقم: (497).

اللُّعْبَةَ مِن الْعِهْنِ فَنَذْهَبُ بِهِ مَعَنَا، فَإِذَا سَأَلُونَا الطَّعَامَ أَعْطَيْنَاهُم اللُّعْبَةَ تُلْهِيهِمْ حَتَّى يُتِمُّوا صَوْمَهُمْ >>(265).

وعندما رأى عمر اسكران في رمضان قال: ﴿وَيْلَكَ وَصِبْيَانُنَا صِيامٌ. فَضَرَبَهُ ﴾(266).

وقال ابن حجر: في شرح الباب: «قَوْلُهُ (بَابٌ صَوْمُ الصِّبْيَانِ)، أَيْ: هَلْ يُشْرَع أَمْ لا؟ وَالجُمْهُور عَلَى أَنَّهُ لا يَجِبُ عَلَى مَنْ دُون الْبُلُوغِ، وَالنَّمْرِع أَمْ لا؟ وَالجُمْهُور عَلَى أَنَّهُ لا يَجِبُ عَلَى مَنْ دُون الْبُلُوغ، وَالسَّتَحَبَّ جَمَاعَةٌ مِن السَّلَف، مِنْهُم ابْن سِيرِينَ وَالزُّهْرِيُّ وَقَالَ بِهِ الشَّافِعِيِّ: أَنَّهُمْ يُؤْمَرُونَ بِهِ لِلتَّمْرِينِ عَلَيْهِ إِذَا أَطَاقُوهُ, وَحَدَّهُ أَصْحَابُهُ بِالسَّبْعِ وَالْعَشْرِ كَالصَّلاة» (267).

ج- التدريب على الصدقة والإنفاق، وليعلم ولي أمر الطفل أن الزكاة واجبة فيما يملكه الطفل إذا بلغ النصاب، ويؤدي عنه وليه، ولا يترك أمواله محبوسة في خزانة حتى لا تأكله النفقات بل يتجر بها بأمانة وصدق، ولا يمكن من التصرف في أمواله كيف شاء؛ لأن بها قوام الحياة، وهؤلاء سفهاء قد يتصرفون فيها بما يذهب أموالهم كلها، ولكن يتمرن الطفل على العطاء والصدقات كما يتمرن على الصلاة والصوم، فيعطى بعض ماله ليتصدق به، وكذا الوالد يجعل في يد ولده ريالًا أو ريالين ليدفع إلى فقير محتاج، وبذا يتربى على حب الصدقة والعطاء، ومواساة الفقراء والمساكين، ومساعدة المحتاج.

فالمهم أن الطفل يؤمر بجميع ما يستطيع القيام به من بقية أحكام الإسلام وتشريعاته، ويدرب عليها شيئًا فشيئا.

3- ومن الإحسان إليهم: تهيئة الجو المناسب لنمو قدر اتهم ومواهبهم

رواه البخاري في الصوم، باب صوم الصبيان، برقم:  $(1960)_{,}$  ومسلم في الصيام، باب من أكل في عاشوراء فليكف بقية يومه, برقم: (1136).

<sup>266 (</sup> نكره البخاري تعليقًا في كتاب الصوم، باب صوم الصبيان.

فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني، (4/200).

بطريق طبيعي، فليسود البيت مبدأ الاحترام المتبادل: الصغير يحترم الكبير، والكبير يعطف على الصغير. فالمودة والصفاء الذي هو سر سعادة المرء في بيته لا يتأتى إلا بالاحترام المتبادل، كل يحترم رأي الآخر، ويبدي حبه للآخر بأجمل أسلوب، ويعتذر بأحسن الأعذار إذا أخطأ، وأيضًا الصغير يحترم الكبير ويطيعه في معروف، والكبير يرحم الصغير ويعطف عليه، ويقضي حاجته، ويساعده في التعليم والتربية، في الحديث عن النَّبِيِّ عَالَ: «مَنْ لَمْ يَرْحَمْ صَغِيرَنَا، وَيَعْرِفْ حَقَّ كَبِيرِنَا، فَلَيْسَ مِنَّا» (268). وفي رواية: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَرْحَمْ صَغِيرَنَا، وَيَعْرِفْ شَرَفَ كَبِيرِنَا» (268).

ومن احترام الصغير للكبير: طاعتهم في معروف، والقيام بخدمتهم، وعدم رفع الصوت عليهم، ومناداتهم بما يحبون، وتكريمهم كما يليق بمرتبتهم، وقد حث النبي غ على هذا بقوله: «إِنَّ مِنْ إِجْلَالِ الله: إِكْرَامَ ذِي الشَّيْبَةِ المُسْلِمِ، وَحَامِلِ الْقُرْآنِ غَيْرِ الْغَالِي فِيهِ وَالجَافِي عَنْهُ، وَإِكْرَامَ ذِي السُّلْطَانِ المُقْسِطِ» (270).

ومن عطف الكبير على الصغير: النفقة عليهم، والتلطف بهم، ومشاركتهم في مجالسهم، والقيام بتعليمهم وتربيتهم، وعدم تكليفهم بما لا يطيقون، ولنا في رسول الله غ أسوة حسنة حيث كان يعطف عليهم، ويقبلهم، ويلطف معهم بالقول والعمل، ويداعبهم، ولهذه المداعبة مع الأطفال أثر بالغ في تربية النشء، وإدخال السرور في قلوبهم، ولا يناقض مروءة الرجل ومهابته التي يجب الاتصاف بها، فهذا رسول الله غ يداعب الحسن والحسين ب، بل يداعب أولاد صحابته رضوان الله عليهم، بل يداعب زوجته عائشة ل لكونها صغيرة السن عند زواجها، روى البخاري يداعب زوجته عائشة ل لكونها صغيرة السن عند زواجها، روى البخاري

رواه أبو داود في الأدب, باب في الرحمة, برقم: (4943)، وأحمد في مسند المكثرين من الصحابة (2/185).

<sup>(1920)</sup> رواه الترمذي في البر والصلة، باب ما جاء في رحمة الصبيان, برقم: (1920). (270) رواه أبو داود، في كتاب الأدب، باب في تنزيل الناس منازلهم، برقم: (2843).

في الأدب المفرد: «أن النبي غ كان يدلع لسانه للحسن فيرى الصبي حمرة لسانه»

وعن ابن عمر ب: أن النَّبِيَّ غ قال عن الحسن والحسين: «هُمَا رَيْحَانَتَايَ مِن الدنيا»(271). وكان غ يصلي بالناس وهو حامل أمامة بنت أبي العاص، فعن أبي قَتَادَةَ ا قَالَ: «خَرَجَ عَلَيْنَا النَّبِيُّ غ وَأُمَامَةُ بِنْتُ أَبِي الْعَاصِ عَلَى عَاتِقِهِ فَصلَّى، فَإِذَا رَكَعَ وَضعَعَ، وَإِذَا رَفَعَ رَفَعَهَا»(272).

بل كان يترك أو لاد الصحابة يلعبون به؛ فعَنْ أُمِّ خَالِدٍ بِنْتِ خَالِدِ بْنِ سَعِيدٍ قَالَتْ: ﴿أَتَيْتُ رَسُولَ الله غ مَعَ أَبِي وَعَلَيَّ قَمِيصٌ أَصْفَرُ. قَالَ رَسُولُ الله غ: سَنَهُ سَنَهُ -قَالَ عَبْدُ اللهِ: وَهِيَ بِالْحَبَشِيَّةِ حَسَنَةً- قَالَتْ: فَذَهَبْتُ أَلْعَبُ الله غ: سَنَهُ سَنَهُ -قَالَ عَبْدُ اللهِ: وَهِيَ بِالْحَبَشِيَّةِ حَسَنَةً- قَالَتْ: فَذَهَبْتُ أَلْعَبُ الله غ: الله غ: دَعْهَا ثُمَّ قَالَ رَسُولُ الله غ: أَبْلِي بِخَاتَمِ النُّبُوَّةِ فَزَبَرَنِي أَبِي. قَالَ رَسُولُ الله غ: أَبْلِي وَأَخْلِقِي, ثُمَّ أَبْلِي وَأَخْلِقِي, قَالَ عَبْدُ الله: فَبَقِيَتْ حَتَّى ذكر يَعْنِي مِنْ بَقَائِهَا»(273).

وكان يمازح أولاد الصحابة، روى البخاري أيضًا في صحيحه عن أبي التَّيَّاحِ قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ ا يَقُولُ: «إِنْ كَانَ النَّبِيُّ غ لَيُخَالِطُنَا حَتَّى يَقُولُ لأَخٍ لِي صَغِيرٍ: «يَا أَبَا عُمَيْرٍ! مَا فَعَلَ النَّغَيْرُ» وفي لفظ آخر للبخاري ومسلم: «كَانَ رَسُولُ الله غ أَحْسَنَ النَّاسِ خُلُقًا، وَكَانَ لِي أَخٌ يُقَالُ لَهُ أَبُو عُمَيْرٍ قَالَ: أَحْسِبُهُ قَالَ: كَانَ فَطِيمًا، قَالَ: فَكَانَ إِذَا جَاءَ رَسُولُ الله غ فَرَآهُ قَالَ: أَبًا عُمَيْرٍ! مَا فَعَلَ النُّغَيْرُ؟ قَالَ: فَكَانَ يَلْعَبُ بِهِ» (274).

قال النووي :: وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ فَوَائِد مِنْهَا:

انظر شرح السنة للبغوي، باب بر الوالدين (13/36)، وسنده حسن (27)

<sup>272</sup> صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله، برقم: (5996).

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب من ترك صبية غيره حتى تلعب به، برقم: (5993).

رواه البخاري في الأدب، باب الانبساط إلى الناس، برقم: (6129), وفي باب الكنية للصبي وقبل أن يولد للرجل, برقم:(6203), ومسلم في الأداب، باب استحباب تحنيك المولود عند ولادته، برقم: (2150).

- وَأَنَّهُ أَيْسَ كَذِبًا.
   مَنْ لَمْ يُولَد لَهُ و تَكْنِيَة الطِّفْل، و أَنَّهُ أَيْسَ كَذِبًا.
  - وَجَوَاز الْمِزَاحِ فِيمَا لَيْسَ إِثْمًا.
  - o وَجَوَاز تَصْغِير بَعْض المُسَمَّيَات.
- o وَجَوَاز لَعِب الصَّبِيّ بِالْعُصْفُورِ, وَتَمْكِين الْوَلِيّ إِيَّاهُ مِنْ ذَلِكَ.
- o وَجَوَاز السَّجْع بِالْكَلامِ الْحَسَن بِلا كُلْفَة ومُلاطَفَة الصِّبْيَان وَتَأْنِيسهمْ.
- وَبَيَان مَا كَانَ النَّبِيِّ غَ عَلَيْهِ مِنْ حُسْن الْخُلُق، وَكَرَم الشَّمَائِل وَالتَّوَاضُع, وَزِيَارَة الأَهْل؛ لأَنَّ أُم سُلَيْمٍ وَالدَة أَبِي عُمَيْر هِيَ مِنْ مَحَارِمه غ»(275).

وروى أبو داود والترمذي وأحمد، عن أبي أُسَامَة، عَنْ شَرِيكِ، عَنْ عَاصِمِ، عَنْ أَسَامَة، عَنْ شَرِيكِ، عَنْ عَاصِمِ، عَنْ أَنَسٍ ا قَالَ: رُبَّمَا قَالَ لِيَ النَّبِيُّ غ: «يَا ذَا الأُذُنَيْنِ» قَالَ أَبُو أُسَامَةً: يَعْنِي يُمَازِحُهُ»(276). وهذا من جملة مداعباته غ وحسن أخلاقه.

وربما مجَّ رسول الله غ في وجه أحد الأطفال مداعبةً له، كما فعل ذلك مع محمود بن الربيع، وهذا الصحابي الصغير يتذكر عمل الرسول غطيلة حياته لما أثر هذا الفعل في نفسه، يقول ا: «عَقَلْتُ مِن النَّبِيِّ غ مَجَّةً مَجَّهَا فِي وَجْهِي وَأَنَا ابْنُ خَمْس سِنِينَ مِنْ دَلْو»(277).

وروى أبو داود عَنْ عَائِشَةً لَ قَالَتْ: «قَدِمَ رَسُولُ الله غ مِنْ غَزْوَةٍ تَبُوكَ أَوْ خَيْبَرَ وَفِي سَهُوَتِهَا سِتْرٌ, فَهَبَّتْ رِيحٌ فَكَشَفَتْ نَاحِيَةَ السِّتْرِ عَنْ بَنَاتٍ لِعَائِشَةً لُعَبٍ فَقَالَ: مَا هَذَا يَا عَائِشَةُ؟ قَالَتْ: بَنَاتِي. وَرَأَى بَيْنَهُنَّ فَرَسًا لَهُ جَنَاحَانِ مِنْ رِقَاعٍ، فَقَالَ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَى وَسُطَهُنَّ؟ قَالَتْ: فَرَسٌ. قَالَ: وَمَا جَنَاحَانِ مِنْ رِقَاعٍ، فَقَالَ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَى وَسُطَهُنَّ؟ قَالَتْ: فَرَسٌ. قَالَ: وَمَا

\_

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup>) شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الخامس، (14/123).

البر مواه أبو داود في الأدب، باب ما جاز في المزاح، برقم: (5002) والترمذي في البر والصلة، باب ما جاء في المزاح, برقم: (1992), وأحمد في باقي مسند المكثرين (3/117). والصلة، باب ما جاء في المزاح, برقم: (1992), وأحمد في باقي مسند المكثرين ومسلم في المساجد (77) وما البخاري في العلم، باب متى يصح سماع الصغير، برقم: (77)، ومسلم في المساجد ومواضع الصلاة، باب الرخصة في التخلف عن الجماعة لعذر، برقم: (33).

هَذَا الَّذِي عَلَيْهِ؟ قَالَتْ: جَنَاحَانِ. قَالَ: فَرَسٌ لَهُ جَنَاحَانِ!؟ قَالَتْ: أَمَا سَمِعْتَ أَنَّ لِسُلَيْمَانَ خَيْلًا لَهَا أَجْنِحَةٌ؟ قَالَتْ: فَضَحِكَ حَتَّى رَأَيْتُ نَوَاجِذَهُ»(278).

وفي حديث آخر من مداعبته غ لعائشة ل، وتأكيدها ل على هذا المعنى مع الجارية الحديثة السن: عَنْ عَائِشَةَ ل قَالَتْ: «رَأَيْتُ النَّبِيَّ غ يَسْتُرُنِي بِرِدَائِهِ وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَى الحَبَشَةِ يَلْعَبُونَ فِي المَسْجِدِ حَتَّى أَكُونَ أَنَا الَّبِي الْجَارِيَةِ الحَدِيثَةِ السِّنِّ الحَرِيصَةِ عَلَى اللَّهُو»(279).

قال النووي :: ﴿وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ بَيَانِ مَا كَانَ عَلَيْهِ رَسُولِ الله غ مِن الرَّأْفَة وَالرَّحْمَة، وَحُسْنِ الْخُلُق، وَالمُعَاشَرَة بِالمَعْرُوفِ مَعَ الأَهْل وَالأَزْوَاجِ وَغَيْرِ هُمْ ﴾(280).

4 - ومن الإحسان إليهم العدل بينهم: إن العدل من أجل وسائل التربية الإسلامية، فهو يقوي أواصر المحبة والمودة بين الأبناء، ويقوي ارتباطهم بوالديهم، وتفضيل بعضهم على بعض سبب رئيس لما يحصل بين الأبناء من كراهية وبغضاء، ولذا حذر النبي غ من ذلك أشد الحذر، عن النعمان بن بشير اقال: «سألت أمي أبي بعض الموهبة لي من ماله، ثم بدا له فوهبها لي، فقالت: لا أرضى حتى تُشهد النبيّ غ، فأخذ بيدي وأنا غلامٌ فأتى بي النبي غ فقال: إن أمه بنت رواحة سألتني بعض الموهبة لهذا، قال: «ألك ولد سواه»، قال: نعم، قال: فأراه قال: «لا تُشهدني على جور». وفي رواية: «أيسرك أن يكونوا إليك في البر سواء؟» قال: بلى، قال: «فلا إذًا» (81).

قال الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي: «يتعين على الإنسان أن

رواه أبو داود في الأدب، باب في اللعب بالبنات، برقم: (4932).

رواه البخاري في النكاح، باب حسن المعاشرة مع الأهل، برقم: (5190) ومسلم في صلاة (أكثر) رواه البخاري في النكاح، باب ألعب الذي لا معصية فيه، في أيام العيد، برقم: (892).

<sup>(6/184)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الثاني، (6/184).

رواه البخاري في الشهادات، باب لا يشهد على شهادة جور إذا أشهد، برقم: (2650).

والعدل يكون في كل شيء؛ في العطايا والحديث، والقبلة، والابتسامة، والتشجيع على الخير، وتقويم السلوك، والدعاء لهم بالخير والصلاح، ونرى بعض الآباء يعجبان بالمتميز من أولادهما دون غيره ويعاملانه معاملة غير التي يعاملان بها الآخر، وهذا يحطم ثقة غير المتميز بنفسه, ويزرع بذور الحقد على أخيه المتميز، كما أن ذلك يجر المتميز للاستكبار على إخوته، وسوء التعامل معهم، وبالتالي على قطيعة الرحم إذا كبروا.

سئل أحد الصالحين: أي ولديك أحب إليك؟ قال: هما مني بمنزلة السمع والبصر، فمن منا يفرق بين سمعه وبصره؟!

وهناك قضية يجب مراعاتها في قضية العدل بين الأبناء، ألا وهي العدل بين الذكور والإناث، فلا نفضل ذكرًا على أنثى ولا العكس، ولا نكن من الجاهليين الذين قال الله فيهم: (قَجِجِجِجِجِجِجِ چِچِچِچِچِيدِدَدَدُ دُدُرُرُرُرُرُرُك ك) [النحل:58-59].

وقد حث النبي غ على حسن تربية الفتاة، والإحسان إليها بالأخص، فعن عُرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ: أَنَّ عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ غ حَدَّثَتُهُ قَالَتْ: «جَاءَتْنِي امْرَأَةٌ

<sup>(24-23)</sup> فو ائد مستنبطة من قصة يوسف، للسعدي (ص 23-24).

مَعَهَا ابْنَتَانِ تَسْأَلُنِي، فَلَمْ تَجِدْ عِنْدِي غَيْرَ تَمْرَةٍ وَاحِدَةٍ فَأَعْطَيْتُهَا، فَقَسَمَتْهَا بَيْنَ ابْنَتَيْهَا، ثُمَّ قَامَتْ فَخَرَجَتْ، فَدَخَلَ النَّبِيُّ غ فَحَدَّثْتُهُ، فَقَالَ: مَنْ يَلِي مِنْ هَذِهِ الْبَنَاتِ شَيْئًا فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ كُنَّ لَهُ سِتْرًا مِن النَّارِ»(283).

يقول ابن حجر: «قَوْله: «فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ» وَالَّذِي يَقَع فِي أَكْثَر الرِّوَايَات بِلَفْظِ الْإِحْسَان، وَفِي رِوَايَة عَبْد المَجِيد: «فَصَبَرَ عَلَيْهِنَّ», وَمِثْله فِي حَدِيث عُقْبَة بْن عَامِر فِي «الْأَدَب المُفْرَد»، وَكَذَا وَقَعَ فِي ابْن مَاجَهُ وَرَادَ: «وَأَطْعَمَهُنَّ وَسَقَاهُنَّ وَكَسَاهُنَّ»، وَفِي حَدِيث ابْن عَبَّاس عِنْدَ الطَّبَرَانِيِّ: «فَأَنْفَقَ عَلَيْهِنَّ وَزَوَّجَهُنَّ وَأَحْسَنَ أَدَبهنَّ»، وَفِي حَدِيث جَابِر عِنْدَ الطَّبَرَانِيِّ: «فَأَنْفَقَ عَلَيْهِنَّ وَزَوَّجَهُنَّ وَيَرْحَمهُنَّ وَيَكُفُلهُنَّ»، وَفِي حَدِيث جَابِر عِنْدَ الطَّبَرَانِيِّ: «فَأَنْفَقَ عَلَيْهِنَّ وَزَوَّجَهُنَّ وَيَرْحَمهُنَّ وَيَكُفُلهُنَّ»، وَفِي حَدِيث جَابِر عِنْد وَفِي الْأَدَب المُفْرَد «يُؤُولِيهِنَّ وَيَرْحَمهُنَّ وَيَكُفُلهُنَّ»، وَلِللَّرْمِذِيُّ فِيهِ: «وَيُرْوَجِهُنَّ وَيَرْحَمهُنَّ وَيَكُفُلهُنَّ»، وَلِلتَّرْمِذِيُّ فِيهِ: «وَيُؤُولِيهِنَّ وَيَرْحَمهُنَّ وَيَكُفُلهُنَّ»، وَلِلتَّرْمِذِيُّ وَيَكُولُولِيهِنَّ وَيَكُفُلهُنَّ»، وَلَهُ نَحْوه مِنْ حَدِيث أَبِي سَعِيد: «فَأَحْسَنَ صَحْبَتهنَّ وَالتَّقَى الله وَيَعْ «الْأَدْسَانَ صَحْبَتهنَّ وَالتَّقَى الله فَيْ وَيَعْمَعُهَا لَفْظ «الْإِحْسَان» الَّذِي اقْتَصَرَ عَلَيْهِ فِي فِيهِ فَي هُمَعِهَا لَفْظ «الْإِحْسَان» الَّذِي اقْتَصَرَ عَلَيْهِ فِي خَدِيث الْبَاب.

وَفِي الْحَدِيثِ تَأْكِيد حَقِّ الْبَنَاتِ لِمَا فِيهِنَّ مِن الضَّعْف غَالِبًا عَن الْقِيَام بِمَصَالِح أَنْفُسهنَّ, بِخِلَافِ الذُّكُور لِمَا فِيهِمْ مِنْ قُوَّة الْبَدَن، وَجَزَالَة الرَّأْي، وَإِمْكَان التَّصَرُّف فِي الْأُمُور المُحْتَاج إلَيْهَا فِي أَكْثَر الْأَحْوَال. وَقَالَ النَّوَوِيِّ تَبَعًا لِابْنِ بَطَّال: «إِنَّمَا سَمَّاهُ إِبْتِلَاء؛ لِأَنَّ النَّاسِ يَكْرَهُونَ الْبَنَاتِ فَجَاءَ الشَّرْع بِزَجْرِهِمْ عَنْ ذَلِكَ, وَرَغَّبَ فِي إِبْقَائِهِنَّ، وَتَرْك قَتْلهنَّ، بِمَا ذَكَرَ مِن الشَّرْع بِزَجْرِهِمْ عَنْ ذَلِكَ, وَرَغَّبَ فِي إِبْقَائِهِنَّ، وَتَرْك قَتْلهنَّ، بِمَا ذَكَرَ مِن الشَّرْع بِزَجْرِهِمْ عَنْ ذَلِكَ, وَرَغَّبَ فِي إِبْقَائِهِنَّ، وَتَرْك قَتْلهنَّ، بِمَا ذَكَرَ مِن الشَّوْعُود بِهِ مَنْ أَحْسَنَ إلَيْهِنَّ، وَجَاهَدَ نَفْسه فِي الصَّبْر عَلَيْهِنَّ»(284).

كما يدل على فضل تربيتهن قوله غ: «من عال جاريتين حتى تبلغا جاء يوم القيامة أنا و هو كهاتين. وضم أصابعه»(285).

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله، برقم: (5995).

يتصرف. (428/ متح الباري شرح صحيح البخاري (428-429) بتصرف.

رواه مسلم في البر والصلة، باب فضل الإحسان إلى البنات، برقم: (2631).

5- ومن الإحسان إليهم: تعويدهم على خصال الكرم والشجاعة والجرأة في الحق، وقد كان الصحابة والسلف الصالح يشجعون أبناءهم ويعودونهم على الثقة بالنفس، روى البخاري ومسلم عن ابن عمر بقال: كنا عند رسول الله غ فقال: «أخبروني بشجرة تشبه أو كالرجل المسلم لا يتحات ورقها، تؤتي أكلها كل حين» قال ابن عمر: فوقع في نفسي أنها النخلة, ورأيت أبا بكر وعمر لا يتكلمان فكرهت أن أتكلم، فلما لم يقولوا شيئًا، قال رسول الله غ: «هي النخلة» فلما قمنا قلت لعمر: يا أبتاه! والله لقد كان وقع في نفسي أنها النخلة، فقال: ما منعك أن تكلم؟ قال: لم أركم تكلمون فكرهت أن أتكلم أو أقول شيئًا، قال عمر: لأن تكون قلتها أحب إليّ من كذا وكذا» (286).

فما أجمل أن نربي أبناءنا على الشجاعة والجرأة في الحق، وبذلك يمكننا أيضًا أن نعالج ظاهرة الخوف عند الأطفال، هذا عمر ا الذي شجع ابنه على التكلم أمام رسول الله غ يفرح عند ما مر بشارع من شوارع المدينة وكان عبدالله بن الزبير يلعب مع بعض الغلمان وهو طفلٌ صغيرٌ، فهرب الغلمان كلهم من هيبة عمر إلا عبد الله بن الزبير، فقال عمر له: لمَ لم تهرب مع الصبيان؟ فقال ابن الزبير: لست جانيًا فأفر منك، وليست الطريق ضيقةً فأوسعها لك.

ومن علاج ظاهرة الخوف: تعويد الأطفال على العبادة منذ صغرهم, وتقوية ثقتهم بأنفسهم بالخلطة الممدوحة التي يُطبع بها الطفل على الشجاعة والجرأة في الحق.

ومما يغرس الشجاعة والثقة بالنفس: أن يعلم الطفل مواقف أبناء الصحابة وما كانوا عليه من الشجاعة، وتسابقهم إلى الشهادة في سبيل الله، ففي غزوة بدر «كان عمير بن أبى وقاص يتوارى ويختفى فقيل له: ما لك؟

رواه البخاري في العلم، باب الحياء في العلم، برقم: (131)، ومسلم في صفات المنافقين، باب مثل المؤمن مثل النخلة، برقم: (2811).

**\** 

فقال: أتوارى من رسول الله غ، فأنا أحب الشهادة وأخاف أن يردني، فلما عُرض على رسول الله غ رده لصغره، فبكى فأجازه».

فمثل هذا الموقف ليس ببعيد عن أبنائنا إذا ربيناهم تربيةً سليمةً على الإيمان بالقضاء والقدر، والشجاعة والإقدام، وتجنبنا الأساليب التربوية الخاطئة التي تزرع الخوف والجبن في نفوس أبنائنا، وتنزع ثقتهم بأنفسهم.

وقال أيضا: (تَّتَّ لَّ لَٰ لَٰ اللّٰهُ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وذكر أن من صفات عباد الرحمن الدعاء لأنفسهم ولذريتهم، قال تعالى: (تُمَهُ مههههه هه الفرقان: 74].

للدعاء شأنٌ عظيمٌ في الإسلام غفل عنه كثير من الآباء، يقول تعالى: (يِثُ ذُنْتُ تُ تُتُ ثُلُةُ فَ) [غافر:60]، فكان المطلوب من الآباء الدعاء للذرية والأولاد، ولكن انعكس الأمر عند بعض الآباء، فلم يدعوا لصلاح أبنائهم وبناتهم بل دعوا عليهم بالويل والعذاب لأدنى خطأ صدر من أحدهم، ويرجع ذلك إلى جهالة الوالدين بتأثير الدعاء، وقلة صبرهم وحلمهم.

فعلى الوالدين الصفح والتغاضي والصبر على الأطفال، فهم لم تتكامل عقولهم لذا يقع منهم الخطأ، فإذا حصل منهم الخطأ أو سوء خلق معهما فلا يدْعُوا عليهم بالموت والمرض والعاهات والمصائب؛ لأنه لو قبلت دعوتهم لتأسفوا وندموا على فعلهم, قال تعالى: (دُرْرُرُرُرُك كككگ

گ) [يونس: 11]، فالواجب على الوالدين الصبر والتحمل، والتأديب بالضرب المناسب، فإن الطفل يتأثر بالضرب، أما الدعاء عليه فليس هو علاج نافع، وقد حذر النبي غ من الدعاء على الأولاد فقال: «لا تدعوا على أنفسكم، ولا تدعوا على أولادكم، ولا تدعوا على أموالكم، لا توافقوا من الله ساعة يسأل فيها عطاء فيستجيب لكم» (287).

وليعلم أن من الدعوات المستجابات دعوة الوالد على الولد، قال غ:  $(1000 \pm 1000)$  مستجابات  $(1000 \pm 1000)$  فيهن: دعوة المطلوم، ودعوة المسافر، ودعوة الوالد على ولده»(288).

وعَنْ أُمِّ حَكِيمٍ بِنْتِ وَدَّاعِ الْخُزَاعِيَّةِ قَالَتْ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «دُعَاءُ الْوَالِدِ يُقْضِي إِلَى الْحِجَابِ»(289).

فالدعاء سلاحٌ عظيمٌ في أيدي الآباء يمكن أن يحطموا به أبناءهم إذا لم يستخدموه الاستخدام الصحيح، فعلى الوالدين أن يتجنبا الدعاء على الأولاد، وهو أمر خطير يخلفه الندم والأسف إن قُبل دعاؤهما، فعن أبي هريرة ا، عن النبي غ قال: «لم يتكلم في المهد إلا ثلاثة: عيسى ابن مريم، وصاحب جريج، وكان جريج رجلًا عابدًا فاتخذ صومعة فكان فيها، فأتته أمه وهو يصلي فقالت: يا جريج، فقال: يا رب أمي وصلاتي، فأقبل على صلاته فانصرفت، فلما كان من الغد أتته وهو يصلي فقالت: يا جريج، فقال: يا رب أمي وصلاتي، فأقبل من الغد أتته وهو يصلي فقالت: يا جريج، فقال: يا رب أمي وصلاتي، فأقبل على صلاته فانصرفت، فلما كان من على صلاته فانصرفت، فلما كان من على صلاته فانصرفت، فلما كان من على صلاته وهو يصلي فقالت: إن على صلاته، فقالت: اللهم لا تمته حتى ينظر إلى وجوه المومسات، فتذاكر بنو إسرائيل جريجًا وعبادته، وكانت امرأة بغي يتمثل بحسنها، فقالت: إن

رواه مسلم في الزهد، باب حديث جابر الطويل وقصة أبي اليسر، برقم: (3009).

<sup>288)</sup> رواه أبو داود في الوتر، باب الدعاء بظهر الغيب، برقم: (1536)، والترمذي في البر والصلة، باب ما جاء في دعوة الوالدين، برقم: (1905).

<sup>(3863)</sup> رواه ابن ماجه في الدعاء، باب دعوة الوالد ودعوة المظلوم، برقم: (2863).

شئتم لأفتننه لكم، قال: فتعرضت له فلم يلتفت إليها، فأتت راعيًا كان يأوي إلى صومعته فأمكنته من نفسها فوقع عليها فحملت، فلما ولدت قالت: هو من جريج، فأتوه فاستنزلوه وهدموا صومعته وجعلوا يضربونه، فقال: ما شأنكم؟ قالوا: زنيت بهذه البغي فولدت منك، فقال: أين الصبي؟ فجاءوا به، فقال: دعوني حتى أصلي، فصلى فلما انصرف أتى الصبي فطعن في بطنه وقال: يا غلام من أبوك؟! قال: فلان الراعي! قال: فأقبلوا على جريج يقبلونه ويتمسحون به، وقالوا: نبني لك صومعتك من ذهب؟ قال: لا. أعيدوها من طينٍ كما كانت. ففعلوا»(290).

ولو استشعر الآباء مثل هذه الأحاديث لارتدعوا عن الدعاء على أولادهم لما له من أثر سيء على مستقبل أفلاذ أكبادهم، وحذوا حذو الأنبياء في الدعوة لأبنائهم بالهداية والصلاح، فحريٌ بكل مسلم أن يقتدي بهؤلاء الأخيار، وما أحسن أن يقول الوالد إذا أخطأ ولده: هداك الله، ومثل هذه الكلمات.

7- ومن الإحسان إليهم إيجاد عوامل مساعدة للتربية: لتربية النشء تربيةً صالحةً سليمةً عدة عوامل وأسباب، على المسلم أن يبذل كل الجهود لإيجاد هذه العوامل والأسباب حتى يكون بيته بيتًا مثاليًا يشار إليه بالبنان، ومن أراد أن يكون بيته محفوفًا بالمودة والرحمة والحب والحنان فليعمل بالعوامل الآتبة:

اختيار المثل الأعلى للناشئ: لأننا إن لم نختر له اختار لنفسه حسب ما يراه في المجتمع من القدوات السيئة من الفنانين والمطربين واللاعبين، فعلى الأبوين أن يوجدا القدوة الصالحة والمثل الأعلى لأو لادهم.

وأهمية اختيار القدوة الصالحة للابن والبنت تتبين من خلال هذا

رواه مسلم في البر والصلة، باب تقديم بر الوالدين على التطوع بالصلاة وغيرها، برقم: (2550).

الحديث الذي رواه البخاري عن سلمة بن الأكوع ا قال: مرّ النبي غ على نفر من أسلم ينتضلون، فقال النبي غ: «ارموا بني إسماعيل فإن أباكم كان راميًا، ارموا وأنا مع بني فلان» قال: فأمسك أحد الفريقين بأيديهم، فقال رسول الله غ: «ما لكم لا ترمون»؟ قالوا: كيف نرمي وأنت معهم؟ فقال النبي غ: «ارموا فأنا معكم كلكم» (291).

ففي هذا الحديث قدم لأصحابه المثل الأعلى الذي يسيرون على منهجه في هذا الموقف وهو إسماعيل عليه السلام، ولا شك أن الأبوين لن يجدا أفضل ولا أعظم قدوة من قدوة المسلمين جميعًا محمد عليه أفضل الصلاة والتسليم.

ولذا يقول سعد بن أبي وقاص ا: «كنا نعلم أو لادنا مغازي الرسول غ كما نعلمهم السورة من القرآن».

وكان عبد الله بن مسعود ا يقول: «من كان متأسيًا فليتأس بأصحاب رسول الله غ، فإنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، وأقومها هديًا، وأحسنها حالًا، اختارهم الله لصحبة نبيه غ، وإقامة دينه؛ فاعرفوا لهم فضلهم، واتبعوهم في آثارهم، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم».

والأفضل أن يجد الطفل القدوة في الأب والأم والمدرس والإخوان والأخوات الكبار وغيرهم، وبالأخص في الأبوين، فليعلم الأبوان أنهما قدوة لأولادهما قبل كل واحد، وهما بمنزلة الرئتين في الجسد، إن صلحتا صلح الدم وصح الجسم وقوي البدن، وإن فسدتا فسد الدم وسقم الجسم وضعف البدن عن محاربة الأمراض المهاجمة من الخارج، فعلى الأبوين أن يكونا قدوةً صالحةً.

وواه البخاري في الجهاد والسير، باب التحريض على الرمي، وقول الله لأ: (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله و عدوكم) برقم: (2899).

وأن يحاول الأب قدر المستطاع مرافقة أطفاله وأولاده، فليعلم كل أب أن عليه مسؤولية كبيرة تجاه أولاده، فهو المؤدب والمربي والمعلم والموجّه، ولذا يتعين على الولي والقيم أن يكون حاضرًا في البيت بعد الفراغ من كسب العيش، ولا يقضي جل أوقاته مع الأصدقاء والزملاء عبثًا فيسهر مع العابثين, ويلهي مع اللاهين، ولا يكثر من الأسفار بدون حاجة، لأن كثير الأسفار لا يستطيع أن يهيئ لأهله ما به قوام العيش، ولا أنه يربي أولاده كما ينبغي، والرجل قد يضطر أن يمضي وقتًا أطول خارج البيت في مكان العمل أو سفر اضطراري، فإنه إن لم يكن بجسمه في بيته فلا أقل أن يوجه أهله إلى الخير بين آنٍ وآخر عن طريق الهاتف، وغيره من الوسائل السريعة.

والأولاد الذين يتربون بعيدين عن أنظار والديهم يعتريهم الفساد في الأخلاق والعادات ما إذا علم الوالدان ما تركا أولادهما للحظة واحدة، والأب الواعي إن لم يتمكن مشاركتهم في كل وقت لظروف العمل فعليه أن يخصص لهم بعض أوقاته في الصباح والمساء يتحدث معهم، يسأل عن

مشاكلهم ويحلها بطريقة مناسبة، يوجههم إلى قراءة كتاب مناسب لأعمارهم ثم يسألهم ما استفادوا منه، ويشاركهم أحيانًا في لعبة هادفة مسلية، والحذر كل الحذر من أن يتركوهم في الشارع يعبث بهم العابثون، ويفسدهم المفسدون.

ومن الأمور التي تجب على الأبوين مراعاتها: ألا يفعلا فعلًا يتعلق بالجنس أمام الأولاد وإن كانوا صغارًا؛ لأنه قد يتعلق هذا الفعل بأذهانهم، وقد يحاول الولد بأن يفعل ذلك مع من هو في سنه، وذلك أمرٌ خطيرٌ، فهذا أنس ا خادم رسول الله غ عندما أراد أن يدخل على أم المؤمنين زينب بنت جحش ل مع رسول الله غ ألقى الستر، فروى البخاري ومسلم عَنْ أَنَسٍ في قصة زواج النبي غ بزينب ووليمته قال: «فَانْطَلَقَ حَتَّى دَخَلَ الْبَيْتَ، فَذَهَبْتُ أَدْخُلُ مَعَهُ فَأَلْقَى السِّتْرُ بَيْنِي وَبَيْنَهُ. وَنَزَلَ الْحِجَابُ» (292).

وأن يختار الأبوان لأولادهما معلِّمًا يصلح أن يكون قدوةً لهم، فالأوامر المجردة بدون أن يعملها المربي لا تجدي، فالقدوة عامل مهم في تربية النشء، ولذا ينبه عليه عمرو بن عتبة معلِّمَ ولده بقوله: «ليكن أول إصلاحك لولدي إصلاحك لنفسك، فإن عيونهم معقودة بعينك، فالحسن عندهم ما صنعت، والقبيح عندهم ما تركت» (293).

وليكن أمام أعينه قول الشاعر أبي الأسود الدؤلي:

يا أيها الرجل المعلم غيره ابدأ بنفسك فانهها عن غيها لا تنه عن خلق وتأتي مثله كيما يصح به وأنت سقيم بالقول منك وينفع التعليم

تصف الدواء لذي السقام وذي الضنا الضنا فهناك يسمع ما تقول ويشتفى هلا لنفسك كان ذا التعليم فإذا انتهت عنه فأنت حكيم

<sup>(292</sup> في تفسير القرآن، باب قوله: لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم، برقم: (4793) ومسلم في النكاح، باب زواج زينب بنت جحش، برقم: (4793).

ثاديب الناشئين بأدب الدنيا والدين لابن عبد ربه (-125).



#### عار عليك إذا فعلت عظيم

ومن المهم التعامل معهم بالرفق واللين، وفي الصحيح عَنْ عَائِشَةَ ل قَالَتْ: قال النَّبِيّ غ: «إِنَّ الله رَفِيقٌ يُحِبُّ الرَّفْقَ فِي الأَمْرِ كُلِّهِ»(294). والإسلام يأمر بالرفق في جميع الأمور مع جميع فئات الناس؛ الصغار والكبار، والصغار أحق بالرفق واللين في تربيتهم وتوجيههم؛ والصغير إذا وجِّه إلى عمل طيب بأسلوب هادئ وقول حسن لا بد أن يقبل، ولكن إذا قدمت النصيحة بالشدة والقسوة فإنه قد يعاند في قبولها وإن مال إليها بقلبه، يقول ابن الجوزي :: «واعلم أن رياضة النفس تكون بالتلطف والتنقل من حال إلى حال، ولا ينبغي أن يؤخذ أولًا بالعنف، ولكن بالتلطف، ثم يمزج الرغبة والرهبة»(295).

وانظر إلى الرسول غ كيف يوجه طفلًا برفق ولين، وهذا الطفل كان يرمي النخل ويأكل منها، فأتي به رسول الله غ فمسح رأسه وتلطف به، ثم نهاه عن رمي النخلة، ففي المسند عن رَافِع بْنِ عَمْرِ و الْغِفَارِيِّ ا قَالَ: «كُنْتُ وَأَنَا غُلامٌ أَرْمِي نَخْلًا لِلأَنْصَارِ، فَأْتِيَ النَّبِيُّ غ فَقِيلً: إِنَّ هَاهُنَا غُلامًا يرْمِي نَخْلَا لِلأَنْصَارِ، فَأَتِيَ النَّبِيُّ غ فَقِيلً: إِنَّ هَاهُنَا غُلامًا يرْمِي نَخْلَنا، فَأْتِيَ بِي إِلَى النَّبِيِّ غ فَقَالَ: «يَا غُلامُ! لِمَ تَرْمِي النَّخْلَ؟ قَالَ: وَيُلْ مَا يَسْقُطُ فِي أَسَافِلِهَا. ثُمَّ مَسَحَ رَأْسِي وَقَالَ: اللَّهمَّ أَشْبِعْ بَطْنَهُ» (296).

رواه البخاري في استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، باب إذا عرض الذمي وغيره بسب النبي غ، برقم: (6927)، ومسلم في البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، برقم: (2165).

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>() الطب الروحاني لابن الجوزي (ص:58).

 $<sup>^{(296)}</sup>$  رواه أحمد في أول مسند البصريين (5/31) والترمذي في البيوع، باب ما جاء في الرخصة في أكل الثمرة للمار بها، برقم: (1288) وأبو داود في الجهاد، باب من قال: إنه يأكل مما سقط، برقم: (2622), وابن ماجه في التجارات، باب ما مر على ماشية قوم أو حائط حي يصيب منه، برقم: (2299).

#### \_ إيجاد البديل:

الطفل عادة يميل إلى اللهو واللعب واللامبالاة، وإلى ما يرى أقرانه يفعلونه، ولا يبالي هل هذا العمل ينفعه أم يضره، فعلى المربي أن يمنع الطفل عما يضره خَلقًا وخُلقًا، ولكن مجرد النهي عما يضره لا ينفع حتى يوجد له المربي البديل المناسب لهذا العمل، فمثلًا يحب الطفل مشاهدة التلفاز وقد يصل الحال إلى الإدمان، فإذا نهي لم ينته حتى نهيئ له ما يشغله وهو في الوقت نفسه مما يحبه الأطفال ويميلون إليه، مثل أي وسيلة ترويح مباحة من الألعاب والأرجوحة وأشرطة سمعية مسجلة بأصوات الأطفال الجميلة من القراءات والأناشيد، وإذا رأى ولده يصاحب الأشرار فعلى المربي أن يدله على الأولاد الذين هم في سن ولده ويرتادون المساجد، ويحضرون حلقات التحفيظ، ودروس المشايخ.

## □ الجليس الصالح:

الإنسان مدني بالطبع، ويتأثر بمن حوله، وأكثرهم تأثيرًا عليه الأصدقاء والأصحاب، والجليس الصالح له أثر حسن، وأما الجليس السيء فله أثر سيء على صاحبه، ويوضح ذلك الرسول غ بقوله: «مَثَلُ الجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالجَلِيسِ السَّوْءِ كَمَثَلِ صَاحِبِ الْمِسْكِ وَكِيرِ الْحَدَّادِ؛ لا يَعْدَمُكَ مِنْ صَاحِبِ الْمِسْكِ وَكِيرِ الْحَدَّادِ؛ لا يَعْدَمُكَ مِنْ صَاحِبِ الْمِسْكِ وَكِيرِ الْحَدَّادِ؛ لا يَعْدَمُكَ مَنْ صَاحِبِ الْمِسْكِ وَكِيرِ الْحَدَّادِ يُحْرِقُ بَدَنَكَ أَوْ تَوْبَكَ صَاحِبِ الْمِسْكِ إِمَّا تَشْتَرِيهِ أَوْ تَجِدُ رِيحَهُ، وَكِيرُ الْحَدَّادِ يُحْرِقُ بَدَنَكَ أَوْ تَوْبَكَ أَوْ تَوْبَكَ أَوْ تَجِدُ مِنْهُ رِيحًا خَبِيثَةً»(297).

يقول النووي: في شرح الحديث: «وَفِيهِ فَضِيلَة مُجَالَسَة الصَّالِحِينَ وَأَهْلِ الْخَيْرِ وَالمُرُوءَة وَمَكَارِمِ الأَخْلاق وَالْوَرَعِ وَالْعِلْم وَالأَدَبِ وَالنَّهْي عَنْ مُجَالَسَة أَهْل الشَّرِ وَأَهْل الْبِدَعِ, وَمَنْ يَغْتَابِ النَّاسِ, أَوْ يَكْثُر فُجْرُهُ وَبَطَالَته. وَنَحْو ذَلِكَ مِن الأَنْوَاع الْمَذْمُومَة».

البر واه البخاري في البيوع، باب في العطار وبيع المسك، برقم: (2101) ومسلم في البر والصلة والآداب، باب استحباب مجالسة الصالحين ومجانبة قرناء السوء، برقم: (2628).

والأولاد أشد تعلمًا وتأثرًا بأصدقائهم من الكبار، لعدم نضج عقولهم، ولأنهم في سن التعلم، فكل شيء يرى في صديقه يتعلمه ويأخذه دون إدراك منه هل هذا الشيء يفيده أم يضره، يقول ابن الجوزي :: «أما تدبير الأولاد فحفظهم من مخالطة تفسد... وليحمل على صحبة الأشراف والعلماء، وليحذر من مصاحبة الجهال والسفهاء، فإن الطبع لص. ونقل عن إبراهيم الحربي قوله: أول فساد الصبيان بعضهم من بعض»(892). فهنا يأتي دور الأبهاء والأمهات، حيث يوجهون أولادهم لاختيار أصدقاء صالحين، وتجنب الأشرار، ويساعدونهم في ذلك، والطريقة الأمثل والأيسر في إيجاد الجليس الصالح للأولاد هو أن يسعى الأبوان في إيجاد علاقات متينة مع الأسر التي عرفت بالصلاح والصدق، والإكثار من الزيارات واللقاءات فيما بين أفراد هذه الأسر، وأن يقطعا أو يضعفا علاقتهما بالأسر التي لا تنتهج المنهج السوي في تربية أولادها.

#### □ الألعاب الهادفة:

لا شك أن اللعب طبيعة فطرية في نفس الطفل، وللألعاب الهادفة أهمية كبيرة في بناء الجسم وتنمية الذكاء، يقول الغزالي: وينبغي أن يؤذن له -للطفل- بعد الفراغ من المكتب أن يلعب لعبًا جميلًا يستفرغ إليه تعب الكتّاب بحيث لا يتعب في اللعب، فإن منع الصبي من اللعب وإرهاقه بالتعليم دائمًا يميت القلب ويبطل ذكاءه، وينغص العيش عليه حتى يطلب الحيلة في الخلاص منه رأسًا (299).

والأب الحريص على أولاده يسعى لإيجاد ألعاب مفيدة مناسبة لعمر الطفل وجنسه، فالأولاد الذكور عادةً يميلون إلى ألعاب تقوي أجسامهم، وتظهر رجولتهم المبكرة، أما البنات فميلهن إلى ألعاب خفيفة أكثر من الميل إلى ألعاب القوى مثل الدمى والعرائس وألعاب أدوات البيت والمطبخ

صيد الخاطر (220). صيد الخاطر (220).

<sup>(</sup>ص: 71). الجزء الثالث، (ص: 71).

والأرجوحة. فعَنْ عَائِشَةَ لَ قَالَتْ: «قَدِمَ رَسُولُ الله غَ مِنْ غَزْوَةِ تَبُوكَ أَوْ خَيْبَرَ وَفِي سَهْوَتِهَا سِتْرٌ فَهَبَّتْ رِيحٌ، فَكَشَفَتْ نَاحِيةَ السِّتْرِ عَنْ بَنَاتٍ لِعَائِشَةَ لَعَبٍ فَقَالَ: «مَا هَذَا يَا عَائِشَةُ؟ قَالَتْ: بَنَاتِي، وَرَأَى بَيْنَهُنَّ فَرَسًا لَهُ جَنَاحَانِ مِنْ رِقَاع، فَقَالَ: مَا هَذَا الَّذِي أَرَى وَسُطَهُنَّ؟ قَالَتْ: فَرَسٌ قَالَ: وَمَا هَذَا الَّذِي عَلَيْهِ؟ قَالَتْ: فَرَسٌ قَالَ: وَمَا هَذَا الَّذِي عَلَيْهِ؟ قَالَتْ: أَمَا سَمِعْتَ أَنَّ لِسُلَيْمَانَ عَلَيْهِ؟ قَالَتْ: أَمَا سَمِعْتَ أَنَّ لِسُلَيْمَانَ خَيْلًا لَهَا أَجْنِحَةٌ، قَالَتْ: فَضَحِكَ حَتَّى رَأَيْتُ نَوَاجِذَهُ» (300).

وعنها أيضًا: أَنَّهَا كَانَتْ تَلْعَبُ بِالْبَنَاتِ عِنْدَ رَسُولِ الله غ قَالَتْ: «وَكَانَتْ تَأْتِينِي صَوَاحِبِي فَكُنَّ يَنْقَمِعْنَ مِنْ رَسُولِ الله غ، قَالَتْ: فَكَانَ رَسُولُ الله غ يُسَرِّبُهُنَّ إِلَيَّ. وفِي حَدِيثِ جَرِيرٍ: كُنْتُ أَلْعَبُ بِالْبَنَاتِ فِي بَيْتِهِ وَهُنَّ اللَّعَبُ» (301).

قال ابن حجر :: ﴿ وَاسْتُدِلَّ بِهَذَا الْحَدِيثِ عَلَى جَوَازِ اتِّخَادَ صُورِ الْبَنَاتِ وَاللَّعِبِ مِنْ أَجْل لَعِبِ الْبَنَاتِ بِهِنَّ, وَخُصَّ ذَلِكَ مِنْ عُمُومِ النَّهْي عَن الْبَنَاتِ وَاللَّعِبِ مِنْ أَجْل لَعِبِ الْبَنَاتِ بِهِنَّ, وَخُصَّ ذَلِكَ مِنْ عُمُومِ النَّهْي عَن اتَّخَاد الصُّورِ وَالنَّهُمْ أَجَازُوا بَيْعِ اللَّعِبِ النَّعِبِ النَّعِبِ النَّعِبِ اللَّعِبِ اللَّعِبِ النَّعِبِ اللَّعِبِ اللَّهِ مِنْ صِغَرِهِ وَالْمَالِ عَلَى أَمْرِ بُيُوتِهِنَّ وَأَوْلادِهِنَّ قَالَ: وَذَهَبَ بَعْضِهِمْ إِلَى أَنَّهُ مَنْسُوخٍ وَ إِلَيْهِ مَالَ ابْنِ بَطَّالِ».

قال الشيخ ابن عثيمين: «أما الذي لا يوجد له تخطيط كامل وإنما وجد فيه شيء من الأجزاء والرأس ولكن لم تتبين فيه الخلقة فهذا لا شك في جوازه، وأنه من جنس البنات اللاتي كانت عائشة ل تلعب بهن، وأما إذا كان كامل الخلقة وكأنما تشاهد إنسانًا، ولاسيما إن كان له حركة أو صوت؛ فإن في نفسي من جواز هذه شيئًا؛ لأنه يضاهي خلق الله تمامًا، والظاهر أن اللعب التي كانت عائشة تلعب بهن ليس على هذا الوصف، فاجتنابها أولى».

(4932) رواه أبو داود في الأدب، باب في اللعب بالبنات، برقم: (4932).

رواه البخاري في الأدب، باب الانبساط إلى الناس، برقم: (6130) ومسلم في فضائل الصحابة، باب في فضل عائشة ل، برقم: (2440).

ويكون لعب الفتى بما يعوده على الرجولة والشجاعة، وتحمل الصعاب، قال عمر بن الخطاب ا: «علموا أولادكم السباحة والرماية، ومروهم فليثبوا على ظهور الخيل وثبًا».

وقد نادى علماء التربية الحديثة بضرورة اللعب للأطفال، وبينوا أنه سبب في تعلم الطفل وتفتح قدراته العقلية، وأن الطفل الذي لا يتحرك ولا يلعب يعتبر طفلًا شاذًا.

ومن الألعاب المستحبة: الرماية والسباحة وركوب الخيل؛ لما في ذلك من الإعداد للجهاد، وروى الترمذي وغيره عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَبْدِ الله الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي حُسَيْنٍ: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: «إِنَّ الله لَيُدْخِلُ بِالسَّهْمِ الْوَاحِدِ اللهَ عُ اللهَ عُ قَالَ: «إِنَّ الله لَيُدْخِلُ بِالسَّهْمِ الْوَاحِدِ الرَّقَةُ الجَنَّةُ وَمَانِعَهُ يَحْتَسِبُ فِي صَنْعَتِهِ الخَيْرَ، وَالرَّامِيَ بِهِ، وَالمُمِدَّ بِهِ، وَالمُمدَّ بِهِ، وَالمُمدَّ بِهِ، وَالمُمدَّ بِهِ، وَالمُمدَّ بِهِ، وَقَالَ: ارْمُوا وَارْكَبُوا وَلأَنْ تَرْمُوا أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ أَنْ تَرْكَبُوا، كُلُّ مَا يَلْهُو بِهِ وَقَالَ: ارْمُوا وَارْكَبُوا وَلأَنْ تَرْمُوا أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ أَنْ تَرْكَبُوا، كُلُّ مَا يَلْهُو بِهِ الرَّجُلُ المُسْلِمُ بَاطِلٌ إِلاَّ رَمْيَهُ بِقَوْسِهِ، وَتَأْدِيبَهُ فَرَسَهُ، وَمُلاَعَبَتَهُ أَهْلَهُ؛ فَإِنَّهُنَّ مِن الحَقِّ»(302).

والألعاب المباحة كثيرة، وكل لعب ليس فيه محذور شرعي، ولم يمنع من القيام بالواجبات فهو مباح، مثل الكرة بأنواعها، والجري والسباق، والرسم والتشكيل لغير ذوات الأرواح، وألعاب الكمبيوتر وخاصة فيما يتعلق بالمسابقات في أمور الدين؛ في التجويد والحديث والسيرة والثقافة العامة، وليحذر الأب من جلب ألعاب فيها محذور شرعى.

وإن أطفال اليوم رجال الغد؛ فلا بد من الاهتمام بهم، وإذا تركناهم فريسةً للأعداء فيندم الإنسان ولات ساعة مندم، وإن أعداء الإسلام يركزون في السيطرة على عقول الناشئة؛ لأن من سيطر على أطفال اليوم فإنه قد سيطر على رجال المستقبل، وقد خطط له الأعداء وبذلوا أموالًا

<sup>()</sup> رواه الترمذي في كتاب: فضائل الجهاد، باب: ما جاء في فضل الرمي في سبيل الله، برقم: (1637)، وابن ماجه في الجهاد، باب الرمي في سبيل الله، برقم: (2811)، وأحمد في مسند الشاميين، برقم: (16849).

طائلةً في ذلك، ولا خلاص لنا من ذلك إلا بالعودة الصحيحة للدين الإسلامي، وتربية الناشئة تربية إسلامية سليمة.

فالله الله معاشر الآباء في أولادكم، أدوا إليهم حقوقه التي تتمثل في اختيار والدته، وحسن تسميته، وذبح العقيقة عنه يوم سابعه، وختانه، ورحمته والرفق به، والنفقة عليه، وحسن تربيته، حتى إذا بلغ زوجه، ثم خيره بين أن يبقى تحت رعايتك، وبين أن يستقل بنفسه، ويبني مجده بيده، وإياكم ثم إياكم من التكاسل والإهمال في تربيتهم، والاهتمام بتثقيفهم وتأديبهم، وأخذهم بتعاليم الإسلام، وتمرينهم على أداء فرائضه وسننه وآدابه؛ لأنهم أمانة في أعناقكم وتسألون عنهم يوم القيامة، كما جاء في الحديث: «كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ؛ فَالْإِمَامُ رَاعٍ وَهُوَ مَسْئُولٌ, وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ, أَلا فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ»(ق0). وَالْعَبْدُ رَاعٍ عَلَى مَالِ سَيِّدِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ, أَلا فَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ»(ق0).

صحيح البخاري، كتاب النكاح، باب: (قوا أنفسكم وأهليكم نارًا)، برقم: (5188). (303) هذا الفصل لخصناه من كتابنا: تربية الطفل. ومن أراد التوسع في هذا الباب فليراجع

الكتاب

# المبحث الرابع الإحسان مع الأرحام

ومن نعم الله تعالى على الإنسان أن جعل له الأرحام الذين يرتاح بلقائهم، ويهرع إليهم عند المصائب والمحن، ويستأنس بهم عند الوحشة والخوف، ويستعين بهم عند الملمات والبليات، وحقهم عظيم، فقد جعل الله ذلك في المرتبة الثالثة بعد ذكر حق الله المتضمن لحقه وحق رسوله، وحق الوالدين، قال تعالى: (كبكبكك كُلُّنُ النساء: 36].

وقد ذكره الله تعالى مع الأمر بالعدل والإحسان، قال تعالى: (چچچچ چچچديددددددددد ) [النحل:90].

وقال تعالى أيضًا: (ئونونوئؤنؤنؤنون) [الإسراء:26].

. ينظر: الضياء اللامع للعثيمين (2/505) بتصرف (305)

وكذلك وردت نصوص كثيرة من أحاديث النبي غ الدالة على الحث على صلة الأرحام فمنها ما روى أبو أبوب الْأَنْصَارِيُّ ا: أَنَّ رَجُلًا قَالَ: «يَا رَسُولَ الله! أَخْبِرْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلْنِي الجَنَّةَ؟ فَقَالَ الْقَوْمُ: مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ فَقَالَ رَسُولُ الله غ: أَرَبٌ مَا لَهُ فَقَالَ النَّبِيُّ غ: تَعْبُدُ الله لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقِيمُ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصِلُ الرَّحِمَ، ذَرْهَا، قَالَ: كَأَنَّهُ كَانَ عَلَى رَاحِلَتِهِ» (306).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا، عَنِ النَّبِيِّ غَ قَالَ: ﴿ خَلَقَ الله الخَلْقَ فَلَمَّا فَرَغَ مِنْهُ قَامَتُ الرَّحِمُ فَأَخَذَتُ بِحَقْوِ الرَّحْمَنِ فَقَالَ لَهُ: مَهْ ؟ قَالَتْ: هَذَا مَقَامُ الْعَائِذِ بِكَ مِن الْقَطِيعَةِ. قَالَ: أَلَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصِلَ مَنْ وَصَلَكِ وَأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكِ. مَنْ قَطَعَكِ. قَالَتْ: بَلَى يَا رَبِّ. قَالَ: فَذَاكِ. قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: اقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ: (فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تُولِيَّةُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ) [محمد:22] >> (307).

وعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ ا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «قَالَ الله: أَنَا الرَّحْمَنُ وَهِيَ الرَّحِمُ, شَقَقْتُ لَهَا السُمًا مِن السَّمِي, مَنْ وَصَلَهَا وَصَلَّتُهُ, وَمَنْ قَطَعَهَا بَتَتُهُ ﴾ (308).

ومن الإحسان إلى الأرحام: القيام بصلتهم بالمعروف بالمال وبالعون على الحاجة، وبدفع الضرر, وبطلاقة الوجه, وبالدعاء, وبالزيارات, والهدايا والنفقات، وبالعطف والحنان, ولين الجانب, وبشاشة الوجه, والإكرام والاحترام, وكل ما تعارف الناس عليه من صلة، والمعنى الجامع: إيصال ما أمكن من الخير، ودفع ما أمكن من الشر بحسب الطاقة.

قَالَ الْقُرْطُبِيّ: الرَّحِم الَّتِي تُوصَل عَامَّة وَخَاصَّة: فَالْعَامَّة رَحِم الدِّين وَتَجِب مُوَاصَلَتهَا بِالتَّوَادُدِ وَالتَّنَاصُح وَالْعَدْل وَالْإِنْصَاف وَالْقِيَام بِالْحُقُوقِ

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب فضل صلة الرحم، برقم: (5983). (308)

صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب (وتقطعوا أرحامكم)، برقم: (4832).

سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب في صلة الرحم، برقم: (1694).

الْوَاجِبَة وَالمُسْتَحَبَّة. وَأَمَّا الرَّحِم الْخَاصَّة فَتَزِيد لِلنَّفَقَةِ عَلَى الْقَرِيب، وَتَفَقُّد أَحُوالهمْ، وَالتَّغَافُل عَنْ زَلَّاتهمْ. وَتَتَفَاوَت مَرَاتِب اِسْتِحْقَاقهمْ فِي ذَلِكَ كَمَا فِي الْحَدِيث، قال بَهْزُ بْنُ حَكِيمٍ: حَدَّتَنِي أَبِي عَنْ جَدِّي قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله! الْحَدِيث، قالَ: قُلْتُ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: «أُمَّكَ». قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ مَنْ؟ مَنْ؟ قَالَ: «أُمَّكَ». قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: «ثُمَّ أَبَاكَ، ثُمَّ الْأَقْرَبَ فَالْأَقْرَبَ» (309).

وَقَالَ ابْن أَبِي جَمْرَة: «تَكُون صِلَة الرَّحِم بِالمَالِ، وَبِالْعَوْنِ عَلَى الْحَاجَة, وَبِدَفْع الضَّرَر, وَبِطَلَاقَةِ الْوَجْه, وَبِالدُّعَاء. وَالمَعْنَى الْجَامِع: إيصال مَا أَمْكَنَ مِن الْشَرّ بِحَسَبِ الطَّاقَة، وَهَذَا إِنَّمَا يَسْتَمِرّ مَا أَمْكَنَ مِن الشَّرّ بِحَسَبِ الطَّاقَة، وَهَذَا إِنَّمَا يَسْتَمِرّ إِذَا كَانَ أَهْل الرَّحِم أَهْل اسْتِقَامَة, فَإِنْ كَانُوا كُفَّارًا أَوْ فُجَّارًا فَمُقَاطَعَتهمْ فِي الله هِيَ صِلتهمْ, بِشَرْطِ بَدْل الْجَهْد فِي وَعْظِهمْ, ثُمَّ إِعْلَامهمْ إِذَا أَصَرُوا أَنَّ لِللهَ هِيَ صِلَتهمْ بِالدُّعَاءِ لَهُمْ بِظَهْرِ ذَلِكَ سِلَتهمْ بِالدُّعَاءِ لَهُمْ بِظَهْرِ الْغَيْبِ أَنْ يَعُودُوا إِلَى الطَّرِيقِ المُثْلَى»(310).

وقد ضرب النبي غ المثل الأعلى في البر وصلة الأرحام، كما في الحديث عَنْ أَبِي هُرَيْرة ا قَالَ: لَمَّا أُنْزِلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ (وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ) دَعَا رَسُولُ الله غ قُرَيْشًا فَاجْتَمَعُوا؛ فَعَمَّ وَخَصَّ، فَقَالَ: «يَا بَنِي الْأَقْرَبِينَ) دَعَا رَسُولُ الله غ قُرَيْشًا فَاجْتَمَعُوا؛ فَعَمَّ وَخَصَّ، فَقَالَ: «يَا بَنِي كَعْبِ أَنْقِذُوا أَنْفُسَكُمْ مِن النَّارِ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ أَنْقُسَكُمْ مِن النَّارِ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ أَنْقُدُوا أَنْفُسَكُمْ مِن النَّارِ، يَا بَنِي عَبْدِ المُطَّلِبِ أَنْفُسَكُمْ مِن النَّارِ، يَا بَنِي عَبْدِ المُطَّلِبِ أَنْفُسَكُمْ مِن النَّارِ، يَا بَنِي عَبْدِ المُطَّلِبِ أَنْفُسَكُمْ مِن النَّارِ، يَا بَنِي عَبْدِ المُطَلِبِ أَنْفُسَكُمْ مِن النَّارِ، يَا بَنِي عَبْدِ المُطَّلِبِ أَنْفُسَكُمْ مِن النَّارِ؛ فَإِنِّي كَبْ أَمْلِكُ لَكُمْ أَنْقِذُوا أَنْفُسَكُمْ مِن النَّارِ؛ فَإِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ مَن النَّارِ؛ فَإِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ مِن اللهُ شَيْئًا، غَيْرَ أَنَّ لَكُمْ رَحِمًا سَأَبُلُهُا بِبَلَالِهَا» (311).

قال النووي: ﴿ قُولُه غ: ﴿ فَإِنِّي لَا أَمْلِكَ لَكُمْ مِن اللهِ شَيْئًا ﴾ مَعْنَاهُ: لَا

<sup>(1897)</sup> جامع الترمذي، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في بر الوالدين، برقم: (1897).

نتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (10/418).

روأنذر عشيرتك الأقربين) برقم:  $(e^{311})$  صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب في قوله تعالى:  $(e^{311})$ 

تَتَّكِلُوا عَلَى قَرَابَتِي فَإِنِّي لَا أَقْدِر عَلَى دَفْع مَكْرُوه يُرِيدهُ الله تَعَالَى بِكَمْ...وَمَعْنَى الْحَدِيث: سَأَصِلُهَا, شُبِّهَتْ قَطِيعَة الرَّحِم بِالْحَرَارَةِ وَوَصْلَهَا بِإَطْفَاءِ الْحَرَارَة بِبُرُودَةٍ»(312).

ومن الإحسان إليهم: دعوتهم إلى الإيمان إن كانوا كفارًا، وإلى الاستقامة والثبات على الصالحات إن كانوا مسلمين؛ كما حرص النبي غ على إيمان عمه أبي طالب، فعن ابْنِ المُسنيَّبِ عَنْ أَبِيهِ: أَنَّ أَبَا طَالِبٍ لَمَّا على إيمان عمه أبي طالب، فعن ابْنِ المُسنيَّبِ عَنْ أَبِيهِ: أَنَّ أَبَا طَالِبٍ لَمَّا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ دَخَلَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ غ وَعِنْدَهُ أَبُو جَهْلٍ فَقَالَ: «أَيْ عَمِّ! قُلْ: لَا يَخَرَبُهُ الله كُلِمَةً أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ الله». فَقَالَ أَبُو جَهْلٍ وَعَبْدُ الله بْنُ أَبِي أُمَيَّةً: إِلَّا الله كَلِمَةً أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ الله». فَقَالَ أَبُو جَهْلٍ وَعَبْدُ الله بْنُ أَبِي أُمَيَّةً يَا أَبَا طَالِبٍ تَرْغَبُ عَنْ مِلَّةٍ عَبْدِ المُطَّلِبِ؟! فَلَمْ يَزَالًا يُكَلِّمَانِهِ حَتَّى قَالَ آخِرَ شَيْءٍ كَلَّمَهُمْ بِهِ: عَلَى مِلَّةٍ عَبْدِ المُطَّلِبِ! فَقَالَ النَّبِيُّ عَ: «لَا أَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا لَمْ شَيْءٍ كَلَّمَهُمْ بِهِ: عَلَى مِلَّةٍ عَبْدِ المُطَّلِبِ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَ: «لَا أَسْتَغْفِرُ وَا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ أَنْهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ) [التوبة: 113]، كَانُوا أُولِي قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ) [التوبة: 113]، وَنَزَلَتْ: (إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ) [القصيص: 55]» ((أَنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ) [القصيص: 55]» ((أَنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ) [القصيص: 55]»

وهذا يدل على شدة حرصه غ على إيصال النفع لعمه مكافأةً لما قدم له من العون والنصرة في الجهود الدعوية، ولكن قضاء الله فوق إرادة كل أحد، فلم يوفق للإيمان ومات على الكفر متعصبًا لجاهليته، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ اقَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ لِعَمِّهِ: «قُلْ: لَا إِلَهَ إِلَّا الله أَشْهَدُ لَكَ بِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ». قَالَ: لَوْلَا أَنْ تُعَيِّرَنِي قُرَيْشٌ يَقُولُونَ: إِنَّمَا حَمَلَهُ عَلَى ذَلِكَ الجَزَعُ لَأَقْرَرْتُ وَاللَّهُ عَلَى ذَلِكَ الجَزَعُ لَأَقْرَرْتُ بِهَا عَيْنَكَ، فَأَنْزَلَ الله: (إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ الله يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ) [القصص:56](314).

وكذلك الصحابة ي أجمعين كانوا يحرصون على صلة أرحامهم؛

<sup>(1/192)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي, (المجلد الأول)، (1/192).

<sup>313()</sup> صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب قصة أبى طالب، برقم: (3884).

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت ما لم يغرغر، برقم: (25).

وكذلك صنع عثمان ا مع أخيه من الرضاعة عبد الله بن أبي سرح يوم فتح مكة وقد هدر النبي غ دمه، فعَنْ سَعْدِ ا قَالَ: «لَمَّا كَانَ يَوْمُ فَتْح مَكَّةً أَمَّنَ رَسُولُ الله غ النَّاسَ إِلَّا أَرْبَعَةَ نَفَر وَامْرَ أَتَيْنِ وَسَمَّاهُمْ وَابْن أَبِي سَرْحِ فَإِنَّهُ اخْتَبَأ عِنْدَ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ، فَلَمَّا فَذَكَرَ الحَدِيثَ. قَالَ: وَأَمَّا ابْنُ أَبِي سَرْحٍ فَإِنَّهُ اخْتَبَأ عِنْدَ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ، فَلَمَّا فَذَكَرَ الحَدِيثَ. قَالَ: وَأَمَّا ابْنُ أَبِي سَرْحٍ فَإِنَّهُ اخْتَبَأ عِنْدَ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ، فَلَمَّا دَعَا رَسُولُ الله غ النَّاسَ إِلَى الْبَيْعَةِ جَاءَ بِهِ حَتَّى أَوْقَفَهُ عَلَى رَسُولِ الله غ، فَقَالَ: يَا نَبِيَ الله بَايِعْ عَبْدَ الله؟ فَرَفْعَ رَأُسْهُ فَنَظَرَ إِلَيْهِ ثَلَاثًا. كُلُّ ذَلِكَ يَأْبَى فَقَالُ: يَا نَبِيَ الله بَايِعْ عَبْدَ الله؟ فَرَفْعَ رَأُسَهُ فَنَظَرَ إِلَيْهِ ثَلَاثًا. كُلُّ ذَلِكَ يَأْبَى فَقَالُ: يَا نَبِيَ الله بَايِعْ عَبْدَ الله؟ فَرَفْعَ رَأُسَهُ فَنَظَرَ إِلَيْهِ ثَلَاثًا. كُلُّ رَشِيدٌ يَقُومُ فَتَالَى هَذَا حَيْثُ رَافِلُ رَشِيدٌ يَقُومُ إِلَى هَذَا حَيْثُ رَافِي كُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ يَقُومُ إِلَى هَذَا حَيْثُ رَافِي مَا نَدْرِي يَا رَسُولَ الله مَا فِي نَفْسِكَ أَلَا أَوْمَانَ إِيْنَا بِعَيْنِكَ؟ قَالَ: إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي لِنَبِيٍّ أَنْ تَكُونَ لَهُ الله مَا فِي نَفْسِكَ أَلَا أَوْمَانَ إِيْنَا بِعَيْنِكَ؟ قَالَ: إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي لِنَبِيٍّ أَنْ تَكُونَ لَهُ خَائِنَةُ الْأَعْيُنِ!! قَالَ أَبُو دَاوُد: كَانَ عَبْدُ الله أَخَا عُثْمَانَ مِن الرِّضَاعَةِ (100).

وللإحسان إلى الأرحام آثارٌ عظيمةٌ، منها:

أنها سبب في البركة في الرزق وطول العمر؛ فعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ أَوْ يُنْسَأً لَهُ فِي أَثَرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ»(317).

صحيح البخاري، كتاب الجمعة، باب يلبس أحسن ما يجد، برقم: (886).

سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب: قتل الأسير ولا يعرض عليه الإسلام، برقم: (2683).

 $<sup>^{317}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب من أحب البسط في الرزق، برقم:  $^{317}$ 

يقول ابن حجر: «قَالَ الْعُلَمَاءُ: مَعْنَى الْبَسْطِ فِي الرِّزْقِ الْبَرَكَة فِيهِ وَفِي الْعُمُر حُصُولُ الْقُوَّةِ فِي الْجَسَدِ؛ لِأَنَّ صِلَةَ أَقَارِبِهِ صَدَقَةُ، وَالصَّدَقَةُ تُربِّي الْمَالَ وَتَزِيدُ فِيهِ فَيَنْمُو بِهَا وَيَزْكُو أَوْ الْمَعْنَى أَنَّهُ يُكْتَبُ مُقَيَّدًا بِشَرْطٍ، كَأَنْ يُقَالَ إِنْ وَصَلَ رَحِمَهُ فَلَهُ كَذَا وَإِلَّا فَكَذَا إِلَا فَكَذَا إِلَا فَكَذَا إِلَا فَكَذَا إِلَا فَكَذَا إِلَا مَعْنَى بَقَاءُ ذِكْرِهِ الْجَمِيلِ بَعْدَ الْمَوْتِ» (318).

كما أن صلة الرحم يفيد المشرك بعد إسلامه؛ فعَنْ حَكِيمِ بْنِ حِزَامٍ ا قَالَ: قُلْتُ: «يَا رَسُولَ الله! أَرَأَيْتَ أَشْيَاءَ كُنْتُ أَتَحَنَّتُ بِهَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ مِنْ صَدَقَةٍ أَوْ عَتَاقَةٍ وَصِلَةٍ رَحِمٍ، فَهَلْ فِيهَا مِنْ أَجْرٍ؟ فَقَالَ النَّبِيُّ غَ: أَسْلَمْتَ عَلَى مَا سَلَفَ مِنْ خَيْرٍ» (319).

وإن الإنفاق على الأرحام سبب زيادة الأجر والثواب، كما جاء في الحديث عَنْ كُريْبٍ مَوْلَى ابْنِ عَبَّاسٍ: أَنَّ مَيْمُونَةَ بِنْتَ الْحَارِثِ لَ أَخْبَرَتْهُ أَنَّهَا أَعْتَقَتْ وَلِيدَةً وَلَمْ تَسْتَأْذِنِ النَّبِيَّ عَ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُهَا الَّذِي يَدُورُ عَلَيْهَا فِيهِ قَالَتْ: أَشَعَرْتَ يَا رَسُولَ الله أَنِّي أَعْتَقْتُ وَلِيدَتِي. قَالَ: أَوَ فَعَلْتِ؟ قَالَتْ: نَعَمْ. قَالَ: أَمَا إِنَّكِ لَوْ أَعْطَيْتِهَا أَخْوَالَكِ كَانَ أَعْظَمَ لِأَجْرِكِ» (320).

وعَنْ عَمْرِو بْنِ الْحَارِثِ عَنْ زَيْنَبَ امْرَأَةِ عَبْدِ الله بِ قَالَتْ: «كُنْتُ فِي الْمَسْجِدِ فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ غَ، فَقَالَ: تَصدَّقْنَ وَلَوْ مِنْ حُلِيِّكُنَّ، وَكَانَتْ زَيْنَبُ تُنْفِقُ عَلَى عَبْدِ الله وَأَيْتَامٍ فِي حَجْرِهَا, قَالَ: فَقَالَتْ لِعَبْدِ الله: سَلْ رَسُولَ الله غَ عَبْدِ الله وَأَيْتَامٍ فِي حَجْرِي مِن الصَّدَقَةِ. فَقَالَ: سَلِي أَيْجْزِي عَنِّي أَنْ أُنْفِقَ عَلَيْكَ وَعَلَى أَيْتَامٍ فِي حَجْرِي مِن الصَّدَقَةِ. فَقَالَ: سَلِي أَيْبُرِي عَنِي الله عَ فَانْطَلَقْتُ إِلَى النَّبِيِّ غِ. فَوجَدْتُ امْرَأَةً مِن الْأَنصَارِ عَلَى النَّبِيِّ غِ. فَوجَدْتُ امْرَأَةً مِن الْأَنصَارِ عَلَى الْبَابِ حَاجَتُها مِثْلُ حَاجَتِي, فَمَرَّ عَلَيْنَا بِلَالٌ. فَقُلْنَا: سَل النَّبِيَّ غِ أَيَجْزِي عَنِي الْبَابِ حَاجَتُها مِثْلُ حَاجَتِي, فَمَرَّ عَلَيْنَا بِلَالٌ. فَقُلْنَا: لَا تُخْبِرْ بِنَا فَدَخَلَ فَسَأَلَهُ أَنْ أَنْفِقَ عَلَى زَوْجِي وَأَيْتَامٍ لِي فِي حَجْرِي؟ وَقُلْنَا: لَا تُخْبِرْ بِنَا فَدَخَلَ فَسَأَلَهُ أَنْ أُنْفِقَ عَلَى زَوْجِي وَأَيْتَامٍ لِي فِي حَجْرِي؟ وَقُلْنَا: لَا تُخْبِرْ بِنَا فَدَخَلَ فَسَأَلَهُ فَقَالَ: مَنْ هُمَا؟ قَالَ: الله قَالَ: الله قَالَ: المَرَأَةُ عَبْدِ الله قَالَ: نَعْمُ

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (4/ 302). (302/4)

صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب من تصدق في الشرك ثم أسلم، برقم: (1436).

<sup>(2592)</sup> صحيح البخاري، كتاب الهبة وفضلها، باب هبة المرأة لغير زوجها، برقم: (2592).

لَهَا أَجْرَان: أَجْرُ الْقَرَابَةِ، وَأَجْرُ الصَّدَقَةِ»(321).

قال ابن حجر: «قَوْله: «وَلَهَا أَجْرَانِ: أَجْرِ الْقَرَابَة وَأَجْرِ الصَّدَقَة» أَيْ: أَجْرِ صِلَة الرَّحِمِ وَأَجْرِ مَنْفَعَة الصَّدَقَة... وَفِي الْحَدِيثِ الْحَثُ عَلَى الْطَّدَقَةِ عَلَى الْأَقَارِبِ»(322).

وقد ورد وعيد شديد لمن يقطع الأرحام، فقطيعة الرحم سبب اللعنة، قال تعالى: ( ڇڇڇڍڍڌڌڎڎڎڎڎڎ رُرُرُرُرُرُ كَكَ) [محمد:22-23].

وقال أيضًا: ( مهههه هه عصے خے كُ كُ كُكُو وُوْوُ وَ وُوْوَ اَ وَوْقَ ) [الرعد:25].

كما أن عقوبة قطيعة الرحم معجلة لصاحبها في الدنيا؛ فعَنْ أَبِي بَكْرَةَ

صحيح البخاري، كتاب الزكاة, باب الزكاة على الزوج وعلى الأيتام في الحجر، برقم: (1466).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (3/ 329-330). (3)

صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب الزكاة على الأقارب، برقم: (1461).

قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَا مِن ذَنْبٍ أَجْدَرُ أَنْ يُعَجِّلَ الله لِصَاحِبِهِ الْعُقُوبَةَ فِي الْأَخِرَةِ؛ مِنْ الْبَغْيِ, وَقَطِيعَةِ الرَّحِمِ». قَالَ الترمذي: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (324).

كما أن قاطع الرحم لا يدخل الجنة، فعَن ابْنِ شِهَابٍ: أَنَّ مُحَمَّدَ بْنَ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ قَالَ: إِنَّ جُبَيْرَ بْنَ مُطْعِمٍ ا أَخْبَرَهُ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ غ يَقُولُ: «لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعٌ»(325).

قال ابن حجر: «قَوْله: «لَا يَدْخُل الْجَنَّة قَاطِع» قَالَ سُفْيَان: يَعْنِي قَاطِع رَحِم».

وإن أعمال قاطع رحم لا تقبل عند الله حينما تعرض كل خميس؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ قَالَ: «إِنَّ أَعْمَالَ بَنِي آدَمَ تُعْرَضُ كُلَّ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ قَالَ: «إِنَّ أَعْمَالُ بَنِي آدَمَ تُعْرَضُ كُلَّ خَمِيسٍ لَيْلَةَ الجُمُعَةِ؛ فَلَا يُقْبَلُ عَمَلُ قَاطِع رَحِمٍ» (326).

وفِي «الْأَدَب المُفْرَد» مِنْ حَدِيث أَبِي هُرَيْرَة ا رَفَعَهُ: «إِنَّ أَعْمَال بَنِي اَدَم تُعْرَض كُلِّ عَشِيَّة خَمِيس لَيْلَة جُمُعَة فَلَا يُقْبَل عَمَل قَاطِع رَحِم»، وَلِلطَّبَرَانِيِّ مِنْ حَدِيث ابْن مَسْعُود ا: «إِنَّ أَبْوَاب السَّمَاء مُغْلَقَة دُون قَاطِع الرَّحِم»، وَفِي «الْأَدَب المُفْرَد» مِنْ حَدِيث ابْن أَبِي أَوْفَى ا رَفَعَهُ: «إِنَّ الرَّحِم» وَذَكَرَ الطِّيبِيُّ: أَنَّهُ يُحْتَمَل أَنْ الرَّحْمَة لَا تَنْزِل عَلَى قَوْم فِيهِمْ قَاطِع الرَّحِم» وَذَكَرَ الطِّيبِيُّ: أَنَّهُ يُحْتَمَل أَنْ يُرَاد بِالْقَوْمِ الَّذِينَ يُسَاعِدُونَهُ عَلَى قَطِيعَة الرَّحِم وَلَا يُنْكِرُونَ عَلَيْهِ, وَيُحْتَمَل أَنْ يُرَاد بِالرَّحْمَةِ المَطَر، وَأَنَّهُ يُحْبَس عَن النَّاس عُمُومًا بِشُؤْمِ التَّقَاطُع (327).

وإن من الإحسان إلى الأرحام: استمرار الوصل إليهم وإن قطعوه؛ لأن بعض الناس لا يصل أقاربه إلا إذا وصلوه، وهذا في الحقيقة ليس

جامع الترمذي، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب منه، برقم: (2551).

 $<sup>^{325}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب إثم القاطع، برقم:  $^{326}$ 

مسند أحمد (2/483)، وقال المنذري: «رواته ثقات», ينظر: (الترغيب والترهيب والترهيب للمنذري (5/27).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (10/415). (327)

بصلة بل هو مكافأة؛ لقول النبي غ: «لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالمُكَافِئِ، وَلَكِن الْوَاصِلُ الَّذِي إِذَا قُطِعَتْ رَحِمُهُ وَصَلَهَا»(328).

يقول ابن حجر: «وَقَالَ شَيْخَنَا فِي (شَرْحِ النَّرْمِذِيّ): المُرَاد بِالْوَاصِلِ فِي هَذَا الْحَدِيثِ الْكَامِلِ؛ فَإِنَّ فِي المُكَافَأَة نَوْع صِلَة بِخِلَافِ مَنْ إِذَا وَصَلَهُ قَرِيبِه لَمْ يُكَافِئهُ فَإِنَّ فِيهِ قَطْعًا بِإعْرَاضِهِ عَنْ ذَلِكَ, وَهُوَ مِنْ قَبِيل «لَيْسَ الْعَثَى عَنْ كَثْرَة الْعَرَضِ» إِنْتَهَى. وَأَقُول: لَا يَلْزَم الشَّديد بِالصَّرْعَة, وَلَيْسَ الْغِنَى عَنْ كَثْرَة الْعَرَضِ» إِنْتَهَى. وَأَقُول: لَا يَلْزَم مِنْ نَفْي الْوَصْل ثَبُوتِ الْقَطْع، فَهُمْ ثَلَاث دَرَجَات: وَاصِل وَمُكَافِئ وَقَاطِع، فَالْوَاصِل مَنْ يَتَفَضَّل وَلَا يُتَفَضَّل عَلَيْهِ وَالمُكَافِئ الَّذِي لَا يَزيد فِي الْإعْطَاء عَلَى مَا يَأْخُذ, وَالْقَاطِع الَّذِي يُتَفَضَّل عَلَيْهِ وَلَا يَتَفَضَّل. وَكَمَا تَقَع المُكَافَأَة بِالصَّلَة مِنِ الْجَانِبَيْنِ, فَمَنْ بَدَأَ حِينَئِذٍ فَهُو الْوَاصِل, فَإِنْ جُوزِيَ سُمِّيَ مَنْ جَازَاهُ مُكَافِئًا وَالله أَعْلَم» (329).

ولذلك أثنى النبي غ على من يبادر إلى وصل أرحامه وإن قطعوه؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا أَنَّ رَجُلًا قَالَ: «يَا رَسُولَ الله! إِنَّ لِي قَرَابَةً أَصِلُهُمْ وَيَقْطَعُونِي, وَأُحْسِنُ إلَيْهِمْ وَيُسِيئُونَ إِلَيَّ, وَأَحْلُمُ عَنْهُمْ وَيَجْهَلُونَ عَلَيَّ، فَقَالَ: لَئِنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ فَكَأَنَّمَا تُسِفُّهُم المَلَّ, وَلَا يَزَالُ مَعَكَ مِن الله ظَهِيرٌ عَلَيْهِمْ مَا دُمْتَ عَلَى ذَلِكَ» (300).

يقول النووي: ﴿وَمَعْنَاهُ: كَأَنَّمَا تُطْعِمهُمْ الرَّمَاد الْحَارِ، وَهُو تَشْبِيه لِمَا يَلْحَقهُمْ مِن الْأَلَم مِن الْأَلَم مِنَ الْأَلَم مِنَ الْأَلَم مِنَ الْأَلَم مِنَ الْأَلَم مِنَ الْأَلَم وَلَا شَيْء عَلَى هَذَا الْمُحْسِن، بَلْ يَنَالهُم الْإِثْم الْعَظِيم فِي قَطِيعَته وَإِدْخَالهم الْأَذَى عَلَيْهِ وَقِيلَ: مَعْنَاهُ إِنَّك بِالْإِحْسَانِ إِلَيْهِمْ تُحْزِيهِمْ وَتُحَقِّر هُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ لِكَثْرَةِ إِحْسَانَك وَقَبِيح فَعْلَهُمْ مِن الْخِزْي وَالْحَقَارَة عِنْد أَنْفُسِهمْ، كَمَنْ يُسَفّ المَلّ. وقيلَ: ذَلِكَ الَّذِي فَعْلهمْ مِن الْخِزْي وَالْحَقَارَة عِنْد أَنْفُسِهمْ، كَمَنْ يُسَفّ المَلّ. وقيلَ: ذَلِكَ الَّذِي

 $<sup>^{328}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب: ليس الواصل بالمكافئ، برقم:  $^{328}$ 

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (424-10/423). (329-424)

<sup>()330</sup> محيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب: صلة الرحم وتحريم قطيعتها، برقم: (2558)

يَأْكُلُونَهُ مِنْ إِحْسَانِكَ كَالْمَلِّ يُحَرِّق أَحْشَاءَهُمْ. وَالله أَعْلَم > (331).

كما يفهم من الحديث السابق أن صلة الأرحام سبب تأييد الملائكة، فليبادر الإنسان إلى الإحسان إلى أرحامه بكل ما يستطيع من الوسائل، حتى ينال ثواب الدنيا والآخرة، ويسلم من العقاب الدنيوي والأخروي.

□◀ ▶□

(4/1982), شرح صحيح مسلم للنووي، (4/1982).

## المبحث الخامس الإحسان إلى الجيران

وفي الحديث: عَائِشَة ل، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: «مَا زَالَ يُوصِينِي جِبْرِيلُ بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورِ ثُهُ»(332).

قال ابن حجر في الفتح: «أَيْ: يَأْمُر عَن الله بِتَوْرِيثِ الْجَارِ مِنْ جَارِه»(333).

والجار هو من يجاورك، واختلف الناس في حد الجيرة، حتى أوصله البعض إلى أربعين دارًا من كل جهة، ولكن مما لا شك فيه أنه يشرع الإحسان إلى كل أحد من المسلمين مع مراعاة الأقرب فالأقرب، واسم المجار يَشْمَل المُسْلِم وَالْكَافِر، وَالْعَابِد وَالْفَاسِق، وَالصَّدِيق وَالْعَدُو، وَالْغَرِيب الْجَار يَشْمَل المُسْلِم وَالْكَافِر، وَالْقَريب وَالْأَجْنَبِيّ، وَالْأَقْرَب دَارًا وَالْأَبعد, وَلَهُ وَالْبَلَدِيّ، وَالنَّافِع وَالضَّارّ، وَالْقَريب وَالْأَجْنَبِيّ، وَالْأَقْرَب دَارًا وَالْأَبعد, وَلَهُ مَرَاتِب بَعْضها أَعْلَى مِنْ بَعْض, فَأَعْلَاهَا مَن إِجْتَمَعَتْ فِيهِ الصِّفَات الْأُول مَرَاتِب بَعْضها أَعْلَى مِنْ بَعْض, فَأَعْلَاهَا مَن إجْتَمَعَتْ فِيهِ الصِّفَات الْأُول كُلّهَا، ثُمَّ أَكْثَر هَا، وَهَلُمَّ جَرًّا إِلَى الْوَاحِد, وَعَكْسه مَنْ اجْتَمَعَتْ فِيهِ الصَّفَات الْأُول كُلّهَا، ثُمَّ أَكْثَر هَا، وَهَلُمَّ جَرًّا إِلَى الْوَاحِد, وَعَكْسه مَنْ اجْتَمَعَتْ فِيهِ الصَّفَات الْأُخْرَى كَذَلِكَ, فَيُعْطِي كُلّ واحد حَقّه بِحَسَبِ حَاله, وقَدْ تَتَعَارَض صِفَتَانِ فَلَاخُرى كَذَلِكَ, فَيُعْطِي كُلّ واحد حَقّه بِحَسَب حَاله, وقَدْ تَتَعَارَض صِفَتَانِ فَلُكُثَر فَيُرَجِّح أَوْ يُسَاوِي, وقد قيل: إن الْجِيرَان تَلاَتَة: جَار لَهُ حَقّ الْجِوَار وَحَقّ الْمُشْرِك لَهُ حَقّ الْجِوَار وَجَار لَهُ حَقّ الْمِوار وَحَقّ الْمُسْلِم لَهُ حَقّ الْجِوَار وَحَقّ الْإِسْلَام, وَجَار لَهُ تَلاَتَة حُقُوق: مُسْلِم لَهُ رَحِم؛ لَهُ حَقّ الْجُوار وَالْإِسْلَام

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب الوصاة بالجار، برقم: (6014).

<sup>.10/441</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني،  $()^{333}$ 

وَ الرَّحِمِ»(334).

وإن الإحسان إلى الجار ومراعاة حقوقه من المكرمات, ومن الخصال الكريمة، والآداب الأصيلة، والخلق الحسن، حتى كان أهل الجاهلية يراعون حقوق الجار، ويحترمون شخصيته، ويحفظون ما يتعلق به، وقد حث النبي غ أمته على القيام بحقوقه، والإحسان إليه، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا، عَنْ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ, وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ» (335).

يقول الشَّيْخ أَبُو مُحَمَّد بْن أَبِي جَمْرَة مبيِّنًا حق الجار وطرق الإحسان الله: «حِفْظ الْجَارِ مِنْ كَمَالِ الْإِيمَانِ, وَكَانَ أَهْل الْجَاهِلِيَّة يُحَافِظُونَ عَلَيْهِ وَيَحْصُل امْتِثَال الْوَصِيَّة بِه بِإِيصَالِ ضُرُوب الْإِحْسَان إلَيْه بِحَسَب الطَّاقَة كَالُه وَلَه وَالسَّلَام, وَطَلَاقَة الْوَجْه عِنْدَ لِقَائِه, وَتَقَقُّد حَاله, وَمُعَاوَنَته فِيمَا يَحْتَاج إلَيْهِ إِلَى غَيْر ذَلِكَ. وَكَف الْبَاب الْأَذَى عَنْهُ عَلَى اخْتِلاف أَنُواعه حِسِيَّة كَانَتُ أَوْ مَعْنَوِيَّة. وَقَدْ نَفَى صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْإِيمَان عَمَّنْ لَمْ يَأْمَن جَسِيَّة كَانَتُ أَوْ مَعْنَويَّة. وَقَدْ نَفَى صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْإِيمَان عَمَّنْ لَمْ يَأْمَن جَلَره بَوَائِقه، كَمَا فِي الْحَدِيث الَّذِي يَلِيه وَهِي مُبَالغَة تُثْنِئ عَنْ تَعْظِيم حَق الْجَارِ ، وَأَنَّ إِضْرَارِه مِن الْكَبَائِر. قَالَ: وَيَقْتَرِق الْحَالِ فِي ذَلِكَ بِالنَّسْبَة لِلْجَارِ الصَّالِح وَغَيْر الصَّالِح. وَالَّذِي يَشْمَل الْجَمِيع إِرَادَة الْخَيْر لَه وَمَوْعِظَته الْحَالِح وَغَيْر الصَّالِح. وَالَّذِي يَشْمَل الْجَمِيع إِرَادَة الْخَيْر لَه وَمَوْعِظَته الْحَسْنَى, وَالدُّعَاء لَهُ بِالْهَوْلَة وَالْفِعْل، وَالَّذِي يَخْص الصَّالِح هُو جَمِيع مَا بِحَب فِيهِ الْإِضْرَار لَه لَه بِالْقَوْلِ وَالْفِعْل، وَالَّذِي يَخُص الصَّالِح هُو جَمِيع مَا الْحُسْنَى وَالنَّهُ فِي عَن المُنْكَر, وَيَعِظ الْفَاسِق بِمَا يُنَاسِبه بِالرِّفُق وَالْ فَالْ الْفَاسِق بِمَا يُنَاسِبه بِالرِّفْق أَيْطَى الْهُ الْمَعْرُوف وَالنَّهُ عَلى المُنْكَر وَيَعِظ الْفَاسِق بِمَا يُنَاسِبه بِالرِّفْق أَيْط وَيَعْل وَالْمَعْر وَيَعِظ الْفَاسِق بِمَا يُنَاسِبه بِالرِّفْق أَيْط وَيَعِظ الْفَاسِق بِمَا يُنَاسِبه بِالرِّفْق أَيْط وَيَعْل وَالْمَعْر وَق وَيَعِظ الْفَاسِق بِمَا يُنَاسِبه بِالرِّفْق أَيْط أَيْد وَيَعِظ الْفَاسِق بِمَا يُنَاسِبه بِالرِّفْق أَيْط وَي وَيَعِظ الْفَاسِق بَمَا يُنَاسِبه وَالرَّفُو وَيَعْل وَي يَعْظ الْفَاسِق بَمَا يُنَاسِه وَاللَّه وَالْمَعْر وَقُو الْمَاسِق الْمَاسِق بَعَالَ الْفَاسِق الْمَاسِق الْمَاسِق الْمَاسِق الْمُعْر وَق عَنْه الْمَعْر وَالْمَاسِق الْمَاسِق الْمَاسِق الْمَاسِق الْمَاسِق الْمَاسِق الْمَاسِق الْمَاس

يتصرف. (441 -442)، بتصرف ( $^{334}$  فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني ( $^{334}$ 

صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: الحث على إكرام الجار، برقم: (47).

تَأْدِيبِه عَلَى ذَلِكَ مَعَ إعْلَامه بِالسَّبِبِ لِيَكُفّ »(336).

ومن الإحسان إلى الجار: عدم إيذائه بالقول أو بالفعل؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَا يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَا يُؤْمِنُ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَسْكُتْ» (337).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ١، عَنْ رَسُولِ الله غ قَالَ: ﴿مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمْ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمْ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمْ ضَنْفَهُ»(338). جَارَهُ وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمْ ضَنْفَهُ»(338).

قال النووي: «قَالَ الْقَاضِي عِيَاض رَحِمَهُ الله: مَعْنَى الْحَدِيث: أَنَّ مَنْ الْتَزَمَ شَرَائِع الْإِسْلَام لَزِمَهُ إِكْرَام جَارِه وَضَيْفه, وَبِرِّ هِمَا. وَكُلَّ ذَلِكَ تَعْرِيف بِحَقِّ الْجَارِ، وَحَتَّ عَلَى حِفْظه» (399).

قال الحافظ: «المُرَاد بِقَوْلِهِ يُؤْمِن الْإِيمَان الْكَامِل، وَخَصَّهُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِر إشَارَة إلَى المَبْدَأ وَالمَعَاد»(340).

قَالَ ابْن بَطَّال: ﴿فِي هَذَا الْحَدِيث تَأْكِيد حَقِّ الْجَارِ لِقَسَمِهِ غَ عَلَى ذَلِكَ وَتَكْرِيرِه الْيَمِين ثَلَاث مَرَّات وَفِيهِ نَفْي الْإِيمَان عَمَّنْ يُؤْذِي جَارِه بِالْقَوْلِ أَوْ الْفِعْل، وَمُرَاده الْإِيمَان الْكَامِل، وَلَا شَكَّ أَنَّ الْعَاصِي غَيْر كَامِل الْإِيمَان.

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (10/442).

<sup>337</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: الحث على إكرام الجار، برقم: (47).

مسلم، كتاب الإيمان، باب: الحث على إكرام الجار، برقم: (47).

<sup>(2/18)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، (المجلد الأول)، (3/18).

 $<sup>^{340}</sup>$ ) فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (10 /446).

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب إثم من لا يأمن جاره بوائقه، برقم: (6016).

وَقَالَ النَّوَوِيِّ عَنْ نَفْي الْإِيمَان فِي مِثْل هَذَا جَوَابَانِ: أَحَدهمَا: أَنَّهُ فِي حَقّ الْمُسْتَحِلّ وَ الثَّانِي: أَنَّ مَعْنَاهُ لَيْسَ مُؤْمِنًا كَامِلًا! هـ.

وَيَحْتَمِل أَنْ يَكُونِ المُرَاد أَنَّهُ لَا يُجَازَى مُجَازَاة المُؤْمِن بِدُخُولِ الْجَنَّة مِنْ أَوَّل وَهْلَة مَثَلًا, أَوْ أَنَّ هَذَا خَرَجَ مَخْرَج الزَّجْر وَالتَّغْلِيظ, وَظَاهِره غَيْر مُرَاد. وَاللَّهُ أَعْلَم »(342).

وكذلك ورد أن الذي لا يأمن جاره بوائقه لا يدخل الجنة؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ١، أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: ﴿لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ»(343).

بوائقه معناه شره كما في رواية عند أحمد عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غَ قَالَ: ﴿وَالله لَا يُؤْمِنُ وَالله لَا يُؤْمِنُ وَالله لَا يُؤْمِنُ وَالله لَا يُؤْمِنُ وَالله لَا يُؤْمِنُ قَالُوا: وَمَا ذَاكَ يَا رَسُولَ الله؟ قَالَ: الجَارُ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ قَالُوا: يَا رَسُولَ الله وَمَا بَوَائِقَهُ؟ قَالَ: شَرَّهُ ﴾ (344).

يقول الإمام النووي: «الْبَوَائِق جَمْع بَائِقَة وَهِيَ الْغَائِلَة وَالدَّاهِيَة وَالْفَتْك وَالْفَتْك وَالْفَتْك وَالْفَتْك وَفِي مَعْنَى: «لَا يَدْخُل الْجَنَّة» جَوَابَانِ يَجْرِيَانِ فِي كُلِّ مَا أَشْبَهَ هَذَا.

أَحَدهمَا: أَنَّهُ مَحْمُول عَلَى مَنْ يَسْتَحِلّ الْإِيذَاء مَعَ عِلْمه بِتَحْرِيمِهِ; فَهَذَا كَافرٌ لَا بَدْخُلُهَا أَصْلًا.

وَالثَّانِي: مَعْنَاهُ جَزَاؤُهُ أَنْ لَا يَدْخُلهَا وَقْت دُخُول الْفَائِزِينَ إِذَا فُتِحَتْ أَبْوَابهَا لَهُمْ, بَلْ يُؤَخَّر ثُمَّ قَدْ يُجَازَى, وَقَدْ يُعْفَى عَنْهُ فَيَدْخُلهَا أَوَّلًا (345).

بل أمر بإكرامه والإحسان إليه؛ فعَنْ أَبِي شُرَيْحِ الْخُزَاعِيِّ ا: أَنَّ النَّبِيَّ غَالَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُحْسِنْ إِلَى جَارِهِ وَمَنْ كَانَ

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (10 /444). ( $^{342}$ 

صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: تحريم إيذاء الجار، برقم: (46).

<sup>(4/31)</sup> مسند أحمد (34/31)

<sup>(2/17)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، (المجلد الأول)، (2/17).

يُوْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُقُلُ خَيْرًا أَوْ لِيَسْكُتْ »(346).

وقد بين النبي غ أن إيمان العبد لا يكون إيمانًا كاملًا حتى يحب لجاره ما يحب لنفسه، فعَنْ أَنَسٍ ا، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: ﴿وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا يُؤْمِنُ عَبْدٌ حَتَّى يُحِبُّ لِخَارِهِ، أَوْ قَالَ: لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ»(347).

وأن من يحسن إلى جاره فهو من خيار الناس؛ فعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو بِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: ﴿خَيْرُ الْأَصْحَابِ عِنْدَ الله خَيْرُ هُمْ لِصَاحِبِهِ, وَخَيْرُ الْأَصْحَابِ عِنْدَ الله خَيْرُ هُمْ لِصَاحِبِهِ, وَخَيْرُ الْجَيرَانِ عِنْدَ الله خَيْرُ هُمْ لِجَارِهِ ﴾(348).

ومن السعادة أن تجد جارًا صالحًا؛ فعَنْ نَافِع بْنِ عَبْدِ الْحَارِثِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مِنْ سَعَادَةِ المَرْءِ: الجَارُ الصَّالِحُ، وَالمَرْكَبُ الْهَنِيءُ, وَالمَرْكَبُ الْهَنِيءُ, وَالْمَسْكُنُ الْوَاسِعُ»(349).

وكان النبي غ يتعوذ من جار السوء فعن أبي هريرة ا أن النبي غ كان يقول: «اللهم إني أعوذ بك من جار السوء في دار المقامة، فإن جار البادية يتحول»(350).

وإيذاء الجار والخيانة في أهله أو ماله يزداد إثمه؛ فعن الْمِقْدَاد بْن الْأَسْوَدِ ا يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ الله غ لِأَصْحَابِهِ: «مَا تَقُولُونَ فِي الزِّنَا؟ قَالُوا: حَرَّمَهُ الله وَرَسُولُهُ فَهُوَ حَرَامٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ. قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ الله غ لِأَصْحَابِهِ: لَأَنْ يَزْنِيَ الرَّجُلُ بِعَشْرَةِ نِسْوَةٍ أَيْسَرُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ يَزْنِيَ بِامْرَأَةِ

 $<sup>^{346}</sup>$  صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: الحث على إكرام الجار، برقم:  $^{346}$ ).

ن من خصال الإيمان أن يحب..، برقم: (45). ومحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: الدليل على أن من خصال الإيمان أن يحب..، برقم: (45).

<sup>348 ()</sup> جامع الترمذي، كتاب البر والصلة، باب: ما جاء في حق الجوار، برقم: (1944) و قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسنٌ غَريبٌ.

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup>() مسند أحمد، مسند المكيين، برقم: (3/407). وقال المنذري: رواته رواة الصحيح. (ينظر: الترغيب والترهيب للمنذري 5/ 45).

رواه ابن حبان في صحيحه، (ينظر: الترغيب والترهيب للمنذري  $\frac{3}{8}$ ).

جَارِهِ. قَالَ: فَقَالَ: مَا تَقُولُونَ فِي السَّرِقَةِ؟ قَالُوا: حَرَّمَهَا الله وَرَسُولُهُ فَهِيَ حَرَامٌ. قَالَ: لَأَنْ يَسْرِقَ الرَّجُلُ مِنْ عَشْرَةِ أَبْيَاتٍ أَيْسَرُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ يَسْرِقَ مِنْ جَرَامٌ. قَالَ: لَأَنْ يَسْرِقَ الرَّجُلُ مِنْ عَشْرَةِ أَبْيَاتٍ أَيْسَرُ عَلَيْهِ مِنْ أَنْ يَسْرِقَ مِنْ جَارِهِ»(351).

وإِنَّ من الإحسان إلى الْجَار: أَنْ يُعَلِّمهُ مَا يَحْتَاج إِلَيْهِ، كما في قصة عمر احين سمع أن النبي غ اعتزل نساءه، وفيه: «وَكَانَ لِي صَاحِبٌ مِن الْأَنصَارِ إِذَا غِبْتُ أَتَانِي بِالْخَبَرِ وَإِذَا غَابَ كُنْتُ أَنَا آتِيهِ بِالْخَبَرِ وَنَحْنُ الْأَنصَارِ إِذَا غِبْتُ أَتَانِي بِالْخَبَرِ وَإِذَا غَابَ كُنْتُ أَنَا آتِيهِ بِالْخَبَرِ وَنَحْنُ الْأَنصَارِ إِذَا غِبْتُ أَتَانِي بِالْخَبَرِ وَإِذَا غَابَ كُنْتُ أَنَا آتِيهِ بِالْخَبَرِ وَنَحْنُ نَتَخَوَّفُ مَلِكًا مِنْ مُلُوكِ غَسَّانَ ذُكِرَ لَنَا أَنَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَسِيرَ إِلَيْنَا، فَقَدْ الْمَتَلَأَتُ صَدُورُنَا مِنْهُ فَإِذَا صَاحِبِي الْأَنْصَارِيُّ يَدُقُ الْبَابَ فَقَالَ: افْتَحْ افْتَحْ فَقُلْتُ: صَاحِبِي الْأَنْصَارِيُّ يَدُقُ الْبَابَ فَقَالَ: افْتَحْ افْتَحْ فَقُلْتُ: جَاءَ الْغَسَّانِيُّ؟ فَقَالَ: بَلْ أَشَدُ مِنْ ذَلِكَ: اعْتَزَلَ رَسُولُ الله غ أَرْوَاجَهُ. فَقُلْتُ: رَغِمَ أَنْفُ حَفْصَةً وَعَائِشَةً»(352).

يقول النووي: «فِي هَذَا اسْتِحْبَابِ حُضُورِ مَجَالِسِ الْعِلْم، وَاسْتِحْبَابِ التَّنَاوُبِ فِي حُضُورِ الْعِلْم إِذَا لَمْ يَتَيَسَّر لِكُلِّ وَاحِد الْحُضُورِ بِنَفْسِهِ»(353).

ومن الإحسان إليه التواد بالهدايا؛ فعَنْ أَبِي ذَرِّ ا قَالَ: إِنَّ خَلِيلِي غَ أُوصَانِي: «إِذَا طَبَخْتَ مَرَقًا فَأَكْثِرْ مَاءَهُ، ثُمَّ انْظُرْ أَهْلَ بَيْتٍ مِنْ جِيرَانِكَ فَأَصِبْهُمْ مِنْهَا بِمَعْرُوفٍ»(354).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ غ يَقُولُ: ﴿يَا نِسَاءَ الْمُسْلِمَاتِ! لَا تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوْ فِرْسِنَ شَاةٍ»(555).

يقول القرطبي: «فحض عليه السلام على مكارم الأخلاق لما يترتب عليها من المحبة، وحسن العشرة، ودفع الحاجة والمفسدة. فإن الجار قد

مسند أحمد (6/8). و قَالَ الْمُنْذِرِيُّ: ﴿﴿ وَاللَّهُ ثِقَاتٌ ﴾ ، ينظر: (الترغيب والترهيب للمنذري 5/5).

صحيح البخاري، كتاب: تفسير القرآن، باب: تبتغي مرضاة أزواجك، برقم: (4913).

<sup>(10)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي (المجلد الرابع) (10/86).

<sup>354 )</sup> صحيح مسلم، كتاب: البر والصلة والأداب، باب: الوصية بالجار، برقم: (2625).

صحيح البخاري، كتاب: الأدب، باب: لا تحقرن جارة لجارتها، برقم: (6017).

يتأذى بقُتار قدر جاره، وربما تكون له ذرية فتهيج من ضعفائهم الشهوة, ويعظم على القائم عليهم الألم والكلفة، لاسيما إن كان القائم ضعيفًا أو أرملة، فتعظم المشقة، ويشتد منهم الألم والحسرة. وكل هذا يندفع بتشريكهم في شيء من الطبيخ يدفع إليهم»(356).

ولا فرق في هذا بين المسلم والكافر؛ فعَنْ مُجَاهِدٍ أَنَّ عَبْدَ الله بْنَ عَمْرٍو ذُبِحَتْ لَهُ شَاةٌ فِي أَهْلِهِ، فَلَمَّا جَاءَ قَالَ: أَهْدَيْتُمْ لِجَارِنَا الْيَهُودِيِّ؟ أَهْدَيْتُمْ لِجَارِنَا الْيَهُودِيِّ؟ أَهْدَيْتُمْ لِجَارِنَا الْيَهُودِيِّ؟ سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي لِجَارِنَا الْيَهُودِيِّ؟ سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي لِجَارِنَا الْيَهُودِيِّ شَمِعْتُ مَسُولَ الله غ يَقُولُ: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنُ غَرِيبٌ لِلْهَالِمَ اللهَ عَلَى اللهَ عَدِيثٌ حَسَنُ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ (357).

يقول صاحب التحفة: «حَمَلَهُ عَبْدُ الله بْنُ عَمْرٍ و الرَّاوِي عَلَى الْعُمُومِ وَ الْوَاوِي عَلَى الْعُمُومِ فَإِنَّهُ أَمَرَ لَمَّا ذُبِحَتْ لَهُ شَاةٌ أَنْ يُهْدِيَ مِنْهَا لِجَارِهِ الْيَهُودِيِّ»(358).

فخلاصة الكلام: أن الجار حقه عظيم، فليحب الإنسان له ما يحب لنفسه، ويجلب له كل الخير، ويدفع عنه كل الشر بما استطاع إليه من سبيل، فالمسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، وكل المسلم على المسلم حرام دمه وعرضه وماله.

□◀ ₩□

# المبحث السادس الإحسان مع عامة المسلمين

إن الإسلام دين الرحمة والشفقة للبشرية بأجمعها، فقد اهتم بجميع الحاجيات التي يحتاجها الإنسان، والنصوص من الكتاب والسنة مليئة

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، المجلد الثالث، (5/185). (5/185)

<sup>(1943).</sup> جامع الترمذي، كتاب البر والصلة والآداب، باب ما جاء في حق الجوار، برقم: (1943).

<sup>(3/128)</sup> تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، (3/128).

وإن الأخوة في دينه والإحسان مع إخوانه المسلمين من أفضل القربات، وألطف ما يستفاد من الطاعات، فقد حث النبي غ أمته على التواد والتحاب فيما بينهم، كما جاء في الحديث عن النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَثَلُ المُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الجَسَدِ؛ إذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الجَسَدِ بالسهر والحمى» (359).

وعَنْ أَبِي مُوسَى ا، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: ﴿إِنَّ المُؤْمِنَ لِلمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضُهُ وَشَبَّكَ أَصَابِعَهُ ﴾(360).

وإن لهذه الأخوة حقوقا وآدابًا - وهي من جملة الإحسان- لا بد من مراعاتها والقيام بها، وقد ذكرت بعضها في حديث أبي هريرة ا، عن النبي غ قال: «حَقُّ المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ سِتُّ. قِيلَ: مَا هُنَّ؟ يَا رَسُولَ الله! قَالَ: إِذَا

صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تراحم المؤمنين، برقم: (2586).

صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب تشبيك الأصابع في المسجد و غيره، برقم: (481).

لَقِيتَهُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ وَإِذَا دَعَاكَ فَأَجِبْهُ وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ وَإِذَا عَطَسَ فَعَدْهُ وَإِذَا مَاتَ فَاتَبِعْهُ (361). فَحَمِدَ الله فَشَمِّتْهُ وَإِذَا مَرِضَ فَعُدْهُ وَإِذَا مَاتَ فَاتَبِعْهُ (361).

وعنه ا قال: سمعتُ رسولَ الله غ يقول: «حَقُّ المُسلِمِ عَلَى المُسلِمِ خَمْسُ: رَدُّ السَّلَامِ، وعِيَادَةُ المَرِيضِ، واتِّبَاعُ الجَنَائِزِ، وإجابَةُ الدَّعْوَةِ، وتَشْمِيتُ الْعَاطِسِ»(362).

وعن الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ اقال: ﴿أَمَرَنَا رَسُولُ الله غ بِسَبْعٍ، وَنَهَانَا عَنْ سَبْعٍ. أَمَرَنَا بِعِيَادَةِ الْمَرِيضِ، وَاتِّبَاعِ الْجَنَازَةِ، وَتَشْمِيتِ الْعَاطِسِ، وَإِبْرَارِ الْقَسَمِ، أَوِ الْمُقْسِمِ، وَنَصْرِ الْمَظْلُومِ، وَإِجَابَةِ الدَّاعِي، وَإِقْشَاءِ السَّلَامِ»(363).

هذه الأحاديث تبين بعض حقوق المسلم على المسلم، كما أن هناك حقوقًا ذكرت في أحاديث أخرى، فيحسن بنا أن نوضح هذه الحقوق بشيء من الإيجاز غير المخل؛ لأنها من أحسن طرق الإحسان إلى المسلم، فإليكموها:

## 1 \_ إلقاء السلام ورده:

وقد كان لهذا الحق عناية من الرسول غ فبين حكمه، ورغب فيه في أحاديث كثيرة، وكان غ يسلم على الصبيان والشبان والشيوخ على حد سواء وحتى المجالس التي فيها أخلاط من المسلمين والمشركين واليهود وغيرهم كان يسلم عليهم؛ فعن الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ أَنَّ أُسَامَةً بْنَ زَيْدٍ بِ أَخْبَرَهُ: «أَنَّ رَسُولَ الله غ رَكِبَ عَلَى حِمَارِ عَلَى قَطِيفَةٍ فَدَكِيَّةٍ، وَأَرْدَفَ أُسَامَةً بْنَ زَيْدٍ وَرَاءَهُ يَعُودُ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ فِي بَنِي الْحَارِثِ بِنَ الْخَرْرَجِ قَبْلَ وَقْعَةِ بَدْرٍ، قَالَ: حَتَّى مَرَّ بِمَجْلِسٍ فِيهِ عَبْدُ الله بْنُ أُبَيٍّ ابْنُ

<sup>361)</sup> صحيح مسلم، كتاب السلام، باب: من حق المسلم على المسلم رد السلام، برقم: (2162).

صحيح البخاري، كتاب: الجنائز، باب: الأمر باتباع الجنائز، برقم: (1239)، ورواه مسلم، كتاب: السلام، باب: من حق المسلم للمسلم رد السلام، برقم: (2162).

صحيح البخاري، كتاب: النكاح، باب: حق إجابة الوليمة، برقم:(5175)، ورواه مسلم، كتاب: اللباس والزينة، باب: تحريم استعمال إناء الذهب، برقم:(2066).

سَلُولَ، وَذَلِكَ قَبْلَ أَنْ يُسْلِمَ عَبْدُ الله ابْنُ أُبَيِّ، فَإِذَا فِي الْمَجْلِسِ أَخْلَاطٌ مِن الْمُسْلِمِينَ وَالْمُشْرِكِينَ عَبَدَةِ الْأَوْتَانِ وَالْيَهُودِ وَالْمُسْلِمِينَ، وَفِي الْمَجْلِسِ عَبْدُ الله بْنُ أَبَيِّ أَنْفَهُ الله بْنُ رَوَاحَةَ، فَلَمَّا غَشِيَتْ الْمَجْلِسَ عَجَاجَةُ الدَّابَّةِ خَمَّرَ عَبْدُ الله بْنُ أُبَيِّ أَنْفَهُ بِرِدَائِهِ، ثُمَّ قَالَ: لَا تُغَبِّرُوا عَلَيْنَا، فَسَلَّمَ رَسُولُ الله غ عَلَيْهِمْ ثُمَّ وَقَفَ فَنَزَلَ فَدَعَاهُمْ إِلَى الله، وَقَرَأَ عَلَيْهِم الْقُرْآنَ»(364). الحديث.

وأما التسليم على الصبيان فقد رواه أنس ا، فقال: مر علينا رسول الله غ ونحن صبيان فقال: «السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ يَا صِبْيَانُ»(365).

وعن أنس ا: «أَنَّ النبي غ كانَ يَزُورُ الأنْصَارَ، وَيُسَلِّمُ عَلَى صِبْيَانِهِمْ، وَيَسْلِّمُ عَلَى صِبْيَانِهِمْ، وَيَمْسَحُ رُؤُوسَهُمْ» (366).

قال ابن بطال: «وفيه تدريب لهم على تعليم السنن، ورياضة لهم على الأداب الشرعية ليبلغوا حد التكليف وهم متأدبون بأدب الإسلام»(367).

وأما رد السلام على الصبي: «ولو سلم الصبي على رجل لزم الرجل رد السلام. هذا هو الصواب الذي أطبق عليه الجمهور»( $^{368}$ ).

والأفضل أن يرد السلام على أكمل وجه؛ قال تعالى: (يئجئح ئمئى ئي بج بحبخ بم بى بي تجتح تختم) [النساء:86].

وكلما زاد الإنسان بألفاظ السلام يكون أعظم أجرًا؛ فعن عِمْرَانَ بنَ حُصَيْنٍ ا: أَنَّ رَجُلًا جَاءَ إِلَى النبيِّ فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ، قال: فَقَالَ النبيُّ غ: «عَشْرٌ»، ثم جَاءَ آخَرُ فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله، فَقَالَ النبيُّ غ:

محيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب: [ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب]، برقم: (4566).

<sup>(3/183)</sup> المسند للإمام أحمد (3/183)

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup>) سنن النسائي الكبرى، كتاب: المناقب، باب: أبناء الأنصار رضي الله عنهم، برقم:(8291)، وابن حبان في صحيحه، كتاب: البر والإحسان، باب: الرحمة، برقم:(459). <sup>367</sup>() فتح الباري شرح صحيح البخاري، للعسقلاني، (9/ 27).

<sup>368 ()</sup> شرح النووي لصحيح مسلم، (المجلد الخامس) (14/ 123).

ا «عِشْرُونَ»، ثمَّ جَاءَ آخَرُ فَقَالَ: السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ، فَقَالَ النبيُّ غ: «تَلاَثُونَ»(369).

قال النووي: «ابتداء السلام سُنَّة مستحبة ليس بواجب، وهو سُنَّة على الكفاية، فإن كان المسلِّم جماعة، كفى عنهم تسليم واحد منهم، ولو سلَّموا كلُّهم كان أفضل»(370).

وأولى الناس بالله من بدأهم بالسلام؛ فعَنْ أَبِي أُمَامَة ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِالله مَنْ بَدَأَهُمْ بِالسَّلَامِ»(371).

وللسلام فضائل جمة، منها: أنه من أفضل الأعمال في الإسلام؛ فعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو ا: أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ الله غ: أَيُّ الإِسْلاَمِ خَيْرٌ ؟ قَالَ غ: «تُطْعِمُ الطَّعَامَ, وَتَقْرَأُ السَّلاَمَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ »(372).

وهو سبب في دخول الجنة بأمن وعدم خوف؛ فَعَنْ عَبْدِ الله بْنِ سَلاَمٍ ا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ! أَفْشُوا السَّلاَمَ، وَأَطْعِمُوا الطَّعَامَ، وَصَلُّوا باللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ؛ تَدْخُلُوا الجَنَّةَ بِسَلاَمٍ»(373).

قال الصديقي: «والمراد دخولها مع الناجين، وإلا فدخولها لأهل الإيمان واجب بالوعد الذي لا يخلف. ويحتمل أن المراد مطلق دخولها مع الناجين، فيكون فيه تبشير فاعل هذه الأمور بالموت على الإسلام ليكون

برقم: الترمذي، كتاب: الاستئذان والأداب، باب: ما جاء في ذكر فضل السلام، برقم: (2689).

كتاب الأذكار للنووي، (1/ 246). (370)

سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب فضل من بدأ السلام برقم: (5197).

ورواه (12)، ورقم: (12)، ورقم الإسلام، برقم: (12)، ورواه مسلم، كتاب: الإيمان، باب: الإسلام، برقم: (39).

<sup>(1854)</sup> سنن الترمذي، كتاب: الأطعمة، باب: ما جاء في فضل إطعام الطعام، برقم: (1854)، وقال: حديث حسن صحيح، وصححه الشيخ الألباني، ينظر: صحيح الجامع الصغير، (2 (288))، برقم: (7865).

**(\*)** 

من أهلها»(<sup>374</sup>).

كما أنه بركة على المسلّم والمسلّم عليه؛ فعن سَعِيدٍ بنِ المُسَيَّبِ، قالَ: قالَ أَنَسٌ ا: قالَ لِي رَسُولُ الله غ: «يَا بُنَيَّ! إِذَا دَخَلْتَ عَلَى أَهْلِكَ فَسَلّمَ يكُونُ وَاللّ أَنَسٌ ا: قالَ لِي رَسُولُ الله غ: «يَا بُنَيَّ! إِذَا دَخَلْتَ عَلَى أَهْلِ بَيْتِكَ»(375). وهو كذلك صدقة عن سلامى ابن آدم؛ فعن أبي هريرة ا قال: لا أعلمه إلا عن النبي غ قال: «كُلُّ سُلامَى مِن ابْنِ فعن أبي مصدقة حينَ يُصْبِحُ»، فشق ذلك على المسلمين، فقال رسول الله غ: «إِنَّ سَلامَكَ عَلَى عِبدِ الله صَدَقَةٌ، وَإِمَاطَتُكَ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ، وَإِنَّ المُرْكَ بالمعروفِ صَدَقَةٌ، وَنَهْيَكَ عَنِ المُنْكَرِ صَدَقَةٌ»(376).

وهو كذلك سبب المغفرة؛ فعَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَا مِنْ مُسْلِمَيْنِ يَلْتَقِيَانِ فَيَتَصَافَحَانِ إِلَّا غُفِرَ لَهُمَا قَبْلَ أَنْ يَفْتَرِقَا»(377).

#### 2 \_ إجابة دعوته:

لقد أمر غ بإجابة الدعوة في أحاديث كثيرة، منها: ما روي عن عبد الله بن عُمرَ ب: أن رسول الله غ قال: «إذا دُعِي أحدُكُم إلى الوليمة فلْياتِها»(378).

وعنه ا أيضا: أَنَّ النَّبِيَّ غ قَالَ: «إِذَا دُعِيَ أَحَدُكُمْ إِلَى وَلِيمَةِ عُرْسٍ فَلْيُجِبْ»(379).

قال الشافعي ومن تبعه: «تقع الوليمة على كل دعوة تتخذ لسرور

<sup>(3/322)</sup> دلیل الفالحین، (3/322).

سنن الترمذي، كتاب: الاستئذان والأداب، باب: ما جاء في التسليم إذا دخل بيته، برقم: (2698)، وقال: هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ غريبٌ.

<sup>(2/328)</sup> المسند للإمام أحمد، برقم: (3/328)

سنن الترمذي، كتاب: الآداب والاستئذان، باب: ما جاء في المصافحة، برقم: (2727).

<sup>378 ()</sup> صحيح البخاري، كتاب: النكاح، باب: حق إجابة الوليمة والدعوة، برقم: (5173)، ورواه مسلم، كتاب: النكاح، باب الأمر بإجابة الداعي، برقم: (1429).

<sup>(1429)</sup> صحيح مسلم، كتاب: النكاح، باب الأمر إلى إجابة الداعي، برقم: (1429).

حادث؛ من نكاحٍ أو ختانٍ وغيرهما، لكن الأشهر استعمالها عند الإطلاق في النكاح، وتقيد في غيره، فيقال: وليمة الختان ونحو ذلك»(380).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا، عَنِ النَّبِيِّ غَ قَالَ: «لَوْ دُعِيتُ إِلَى ذِرَاعٍ أَوْ كُرَاعٍ لَا جَبْتُ, وَلَوْ أُهْدِيَ إِلَيَّ ذِرَاعٌ أَوْ كُرَاعٌ لقبلت»(381).

وعند الترمذي: عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «لَوْ أُهْدِيَ إِلَيَّ كُرَاعٌ لَقَبِلْتُ, وَلَوْ دُعِيتُ عَلَيْهِ لَأَجَبْتُ». قَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ أَهْدِي إِلَيَّ كُرَاعٌ لَقَبِلْتُ, وَلَوْ دُعِيتُ عَلَيْهِ لَأَجَبْتُ». قَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ أَهْدِي لِللهِ عَلَيْهِ لَأَجَبْتُ». قَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ أَنْسِ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (382).

قال صاحب التحفة: ﴿وَفِي الْحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى حُسْنِ خُلُقِهِ غُ وَتَوَاضُعِهِ، وَجَبْرِهِ لِقُلُوبِ النَّاسِ وَعَلَى قَبُولِ الْهَدِيَّةِ وَإِجَابَةِ مَنْ يَدْعُو الرَّجُلَ إِلَى مَنْزِلِهِ، وَلَوْ عَلِمَ أَنَّ الَّذِي يَدْعُوهُ إِلَيْهِ شَيْءٌ قَلِيلٌ(88).

فإذا دعاك أخوك المسلم أجبه إلا أن تكون هناك معصية فلا تجبه، وإن استطعت إنكارها باللسان أو اليد فلك قبولها.

## 3 \_ النصح:

لقد أمر غ بالنصيحة لكل مسلمٍ؛ كما في الحديث: «وَإِذًا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ»(384).

وجعل النصيحة عماد الدين وقوامها؛ فعَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ ا: أَنَّ النَّبِيَّ غِ قَالَ: «الدِّينُ النَّصِيحَة»، قُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ: «اللهِ، وَلِكِتَابِهِ، وَلِرَسُولِهِ، وَلِأَئِمَّةِ المُسْلِمِينَ، وَعَامَّتِهِمْ»(385).

<sup>(300 /10)</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني، (10/ 300).

<sup>381</sup> صحيح البخاري، كتاب الهبة وفضلها، باب القليل من الهبة، برقم: (2568).

الترمذي، كتاب الأحكام، باب ما جاء في قبول الهدية، برقم: (1338).

تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي للمباركفوري، (2/ 279). (3/279)

السلام، برقم: (2162). محيح مسلم، كتاب السلام، باب: من حق المسلم على المسلم رد السلام، برقم: (2162).

 $<sup>^{385}</sup>$  صحيح مسلم، كتاب: الإيمان، باب: بيان أن الدين النصيحة، برقم:  $^{35}$ ).

قال الخطابي :: «النصيحة كلمة جامعة، معناها: حيازة الحظ للمنصوح له، وهو من وجيز الأسماء ومختصر الكلام، وليس في كلام العرب كلمة مفردة يستوفى بها العبارة عن معنى هذه الكلمة(386).

وأما نصيحة عامة المسلمين وهم من عدا ولاة الأمر فإرشادهم لمصالحهم في آخرتهم ودنياهم, وكف الأذى عنهم، فيعلمهم ما يجهلونه من دينهم، ويعينهم عليه بالقول والفعل، وستر عوراتهم، وسد خلاتهم، ودفع المضار عنهم، وجلب المنافع لهم، وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر برفق وإخلاص، والشفقة عليهم، وتوقير كبيرهم، ورحمة صغيرهم، وتخولهم بالموعظة الحسنة، وترك غشهم وحسدهم، وأن يحب لهم ما يحب لنفسه من الخير, ويكره لهم ما يكره لنفسه من المكروه، والذب عن أموالهم وأعراضهم، وغير ذلك من أحوالهم بالقول والفعل، وحثهم على التخلق بالأخلاق الحسنة، وتنشيط هممهم إلى الطاعات» (387).

## 4 \_ تشميته إذا عطس:

فعن أبي هريرة ا، عنِ النبيِّ غ قال: «إذا عطَسَ أحدُكم فليقل: الحمد شه، وليقلْ له أخوه أو صاحبه: يَرْحَمُكَ الله، فإذا قال له يَرحمكَ الله، فليقل: يَهْدِيكُمُ الله وَيُصْلِحُ بَالْكُمْ»(388).

في هذا الحديث مشروعية التشميت بالشرط المذكور، واختلف العلماء في حكمه: فمنهم من قال: إنه فرض عين. مستدلًا بحديث النبي غ المروي عن أبي هريرة ا: أنَّ النَّبِيَّ غ قَالَ: «إنَّ الله يُحِبُّ الْعُطَاسَ وَيَكْرَهُ التَّنَاوُبَ، فَإِذَا عَطَسَ أَحَدُكُمْ فَحَمِدَ الله، كَانَ حَقًّا على كُل مُسْلِمِ سَمِعَهُ أَنْ

معالم السنن، للخطابي، (4/117).

 $<sup>^{387}</sup>$  شرح النووي لصحيح مسلم (المجلد الأول)، (2/32). وسبل السلام للصنعاني، (4/2072).

 $<sup>^{388}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب: الأدب، باب: إذا عطس كيف يشمت، برقم:  $^{388}$ 

يَقُولَ لَهُ: يَرْحَمُكَ الله»(88) حيث جاء بلفظ الوجوب الصريح، وبلفظ: «الحق» الدال عليه، وبلفظ «على» الظاهرة فيه، وبصيغة الأمر التي هي حقيقة فيه، وجمهور العلماء قالوا: إنها فرض كفاية. وهذا هو الصحيح؛ لأن الأحاديث الصحيحة الدالة على الوجوب لا تنافي كونه على الكفاية، فإن الأمر بتشميت العاطس وإن ورد في عموم المكلفين ففرض الكفاية يخاطب به الجميع على الأصح، ويسقط بفعل البعض (390).

## 5 \_ عيادته إذا مرض:

لقد رغّب الرسول غ في عيادة المريض في أحاديث كثيرة؛ منها ما مضى من الأحاديث التي تبين حقوق المسلم على المسلم، ومعها ما روي عن أبي موسى ا قال: قال رسولُ اللهِ غ: «فُكُّوا العاني – يعني: الأسير - وأطعِموا الجائع، وعُودوا المريض»(391).

وعن أبي سعيد الخُدري ا قالَ: قالَ رسولُ الله غ: «عُودوا المَرْضَى، واتَّبِعوا الجَنَائِزَ تُذَكِّرْكُم الآخِرَةَ»(392).

## 6 \_ اتباع جنازته:

لقد حث الرسول غ أمته على اتباع الجنائز، وبين أن لمتبعها أجرًا عظيمًا؛ فعن أبي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَنْ شَهِدَ الجَنَازَةَ حَتَّى يُصَلَّى عَلَيْهَا فَلَهُ قِيرَاطًانِ» قيل: وَمَا الْقِيرَطَانِ؟ قَالَ: «مِثْلُ الجَبَلَيْنِ الْعَظِيمَيْنِ» (393).

 $<sup>^{389}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب: الأدب، باب: إذا تثاءب فليضع يده على فيه، برقم:  $^{389}$ 

ين حجر العسقلاني، (12/ 249). ( $^{390}$ 

صحيح البخاري، كتاب: الجهاد والسير، باب: فكاك الأسير، برقم: (3046).

<sup>(3/31)</sup> المسند للإمام أحمد (3/31)

مسلم، ورواه مسلم، البخاري، كتاب: الجنائز، باب: من انتظر حتى تدفن، برقم: (1325)، ورواه مسلم، كتاب: الجنائز، باب: فضل الصلاة على الجنازة، برقم: (945).

وفي رواية أخرى: ﴿وَمَنِ اتَّبَعَهَا حَتَّى ثُوضَعَ فِي الْقَبْرِ ﴾ (394).

وعنْ أبي هُرَيرةَ ا: أَنَّ رسولَ الله غ قال: «مَنِ اتَّبَعَ جَنازَةَ مُسْلم، إيمانًا واحْتِسابًا، وَكَانَ مَعَهُ حتى يُصلَّى عليها وَيُفْرَغَ مِن دَفْنِها، فإنَّهُ يَرْجِعُ مِنَ الأَجْرِ بقير اطَيْنِ كُلُّ قِير اطٍ مِثْلُ أُحُدٍ، ومَن صَلَّى عليها ثمَّ رَجَعَ قَبلَ أَنْ تُدْفَنَ فإنَّه يَرْجِعُ بقير اطِ»(395).

قال النووي: «فيه الحث على الصلاة على الجنازة واتباعها ومصاحبتها حتى تدفن».

وقوله: «حتى توضع في القبر» فيه دليل لمن يقول: يحصل القيراط الثاني بمجرد الوضع في اللحد وإن لم يلق عليه التراب، والصحيح أنه لا يحصل إلا بالفراغ من إهالة التراب، لظاهر الروايات الأخرى: (حتى يفرغ منها)، تتأول هذه الرواية على أن المراد: يوضع في اللحد ويفرغ منها، ويكون المراد الإشارة إلى أنه لا يرجع قبل وصولها القبر (396).

## 7 \_ نصر المظلوم:

لقد أمر غ بنصر المظلوم في أحاديث كثيرة، منها ما روي عن ابن عُمرَ بقال: قالَ رسولُ الله غ: «انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أو مَظْلُومًا»، قيلَ: يا رَسُولَ الله! هٰذا نَصْرُهُ مظلومًا، فكيفَ أَنْصُرُهُ ظالِمًا؟ قالَ: «تُمْسِكُهُ مِنَ الظُّلْمِ فَذَاكَ نَصْرُكَ إِيَّاهُ»(397) وفي رواية أخرى: «إِنْ كَانَ ظَالِمًا فَلْيَنْهَهُ، فَإِنَّ كَانَ طَالِمًا فَلْيَنْهَهُ، فَإِنَّ كَانَ مَظْلُومًا فَلْيَنْصُرْهُ»(398).

صحيح مسلم، كتاب: الجنائز ، باب: فضل الصلاة على الجنازة ، برقم: (945).

صحيح البخاري، كتاب: الإيمان، باب: اتباع الجنائز من الإيمان، برقم: (47).

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup>() شرح النووي لصحيح مسلم، (المجلد الثالث), (7/ 12).

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup>() صحيح البخاري، كتاب: المظالم والغصب، باب: أعن أخاك ظالما أو مظلومًا، برقم:(2443)، ورواه مسلم، كتاب: البر والصلة والآداب، باب: نصر الأخ ظالمًا أو مظلومًا، برقم: (2584).

<sup>398 )</sup> صحيح مسلم، كتاب: البر والصلة، باب نصر الأخ ظالما أو مظلومًا، برقم: (2584).

قال ابن بطال: «النصر عند العرب الإعانة، وتفسيره نصر الظالم بمنعه من الظلم، من تسمية الشيء بما يؤول إليه، وهو من وجيز البلاغة»(399).

واتقاء الظلم من علامة الأخوة؛ لحديث النبي غ عَنْ سَالِمٍ عَنْ أَبِيهِ: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ، لاَ يَظْلِمُهُ وَلاَ يُسْلِمُهُ» (400)

قال ابن حجر: «والدفاع عن ظلم المسلم أخص من ترك الظلم، وقد يكون ذلك واجبًا، وقد يكون مندوبًا، بحسب اختلاف الأحوال»(401).

وفي رواية مسلم: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ. لاَ يَظْلِمُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلاَ يَحْقِرُهُ» (402).

فالقيام بهذه الحقوق من أعظم الإحسان مع أخيك المسلم؛ لأن الإحسان مع عامة المسلمين يجتمع في قاعدة عظيمة وهي: كل ما يجلب الخير له ويدفع الشر عنه.

وزيادة على ما مضى فهذه بعض طرق الإحسان إلى أخيك المسلم، ويمكن أن نلخصها في النقاط التالية:

من الإحسان مع المسلمين أن يحب لهم ما يحب لنفسه: وهذا من كمال الإيمان، كما جاء في الحديث عَن أنَسٍ ا، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ»(403).

قال النووي: ﴿قَالَ الْعُلَمَاء رَحِمَهُم الله: مَعْنَاهُ لَا يُؤْمِن الْإِيمَانِ التَّامِّرِ

فتح الباري شرح صحيح البخاري، ( $^{6}$ / 572).

 $<sup>^{400}</sup>$  جزء من حدیث أخرجه البخاري، كتاب: المظالم، باب  $^{40}$  يظلم المسلم المسلم، برقم: (2442).

الباري شرح صحيح البخاري، (5/ 385). (6/ 385)

<sup>()402</sup> محيح مسلم، كتاب: البر والصلة، بأب تحريم ظلم المسلم وخذله، برقم: (2564).

رقم: البخاري، كتاب الإيمان، باب من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، برقم: (13).

**\** 

وَإِلَّا فَأَصْلُ الْإِيمَانِ يَحْصُل لِمَنْ لَمْ يَكُنْ بِهَذِهِ الصِّفَة. وَالمُرَاد يُحِبّ لِأَخِيهِ مِن الطَّاعَات وَالْأَشْيَاء المُبَاحَة».

قَالَ الشَّيْخِ أَبُو عَمْرِو بْنِ الصَّلَاحِ: ﴿وَهَذَا قَدْ يُعَدُّ مِنِ الصَّعْبِ الْمُمْتَذِعِ, وَلَيْسَ كَذَلِكَ؛ إِذْ مَعْنَاهُ: لَا يَكْمُل إِيمَانِ أَحَدكُمْ حَتَّى يُحِبِّ لِأَخِيهِ فِي الْإِسْلَامِ مِثْل مَا يُحِبِّ لِنَفْسِهِ, وَالْقِيَام بِذَلِكَ يَحْصُل بِأَنْ يُحِبِّ لَهُ حُصُول مِثْل ذَلِكَ مِنْ مِثْل مَا يُحِبِّ لَهُ حُصُول مِثْل ذَلِكَ مِنْ حِهَةٍ لَا يُزَاحِمهُ فِيهَا, بِحَيْثُ لَا تَنْقُصِ النِّعْمَة عَلَى أَخِيهِ شَيْئًا مِنِ النِّعْمَة عَلَى أَخِيهِ شَيْئًا مِنِ النِّعْمَة عَلَى أَخِيهِ مَن النَّعْمَة عَلَى الْقَلْبِ السَّلِيم, إِنَّمَا يَعْسُرُ عَلَى الْقَلْبِ الدَّغِل. عَافَانَا الله وَإِخْوَانَنَا أَجْمَعِينَ. وَالله أَعْلَمِ» (404).

وهو من الحقوق الستة للمسلم؛ كما جاء في الحديث عن عَلِي ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «لِلْمُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ سِتٌ بِالمَعْرُوفِ: يُسَلِّمُ عَلَيْهِ إِذَا لَقِيَهُ، وَيُجْيِبُهُ إِذَا دَعَاهُ، وَيُشَمِّتُهُ إِذَا عَطَسَ, وَيَعُودُهُ إِذَا مَرِضَ، وَيَتَّبِعُ جَنَازَتَهُ إِذَا مَاتَ، وَيُجِبُّ لَهُ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» (405).

كما أنه شرط لتحقيق الإيمان الكامل؛ فعَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ ا، عَنِ النَّبِيِّ غَ قَالَ: «لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ»(406).

وفي رواية عَنْه، عَنِ النَّبِيِّ غ قَالَ: «لا يُوْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِلنَّاسِ ما يُحِبُّ لِنَفْسِهِ، وَحَتَّى يُحِبُّ الْمَرْءَ لا يُحِبُّهُ إلا لله عَزَّ وَجَلَّ»(407).

قال ابن حجر: «فإن قيل: فيلزم أن يكون من حصلت له هذه الخصلة مؤمنًا كاملًا وإن لم يأت ببقية الأركان. أجيب: بأن هذا ورد مورد المبالغة،

<sup>(2/ 16-16)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول، (2/ 16-17).

سنن الترمذي، كتاب: الاستئذان، باب: ما جاء في تشميت العاطس، برقم: (2736)، وقال: هَذَا حَدِيثٌ حسنٌ.

صحيح البخاري، كتاب: الإيمان، باب: من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، برقم: (13)، ورواه مسلم، كتاب: الإيمان، باب الدليل على أن من خصال الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، برقم: (45).

<sup>(3/272)</sup> المسند للإمام أحمد (3/272).

أو يستفاد من قوله: «لأخيه المسلم»، ملاحظة بقية صفات المسلم، وقد صرح ابن حبان من رواية ابن أبي عدي عن حسين المعلم بالمراد، ولفظه: «لَا يَبْلُغُ عَبْدٌ حَقِيقَةَ الإِيمَانِ حَتَّى يُحِبَّ لِلنَّاسِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ مِنَ الْخَيْرِ»(408)، ومعنى الحقيقة هنا الكمال، ضرورة أن من لم يتصف بهذه الصفة لا يكون كافرًا، وأن هذه الخصلة من شعب الإيمان، وهي داخلة في التواضع(409).

وإليك ذكر بعض الأسباب التي تجلب محبة إخوانه المسلمين:

إفشاء السلام: كما سبق في الحديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «لَا تَدْخُلُونَ الجَنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا، وَلَا تُؤْمِنُوا حَتَّى تَحَابُوا، أَوَلَا أَوْلَا لَمُ عَلَى شَيْءٍ إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ؛ أَفْشُوا السَّلَامَ بَيْنَكُمْ»(410).

قال النووي: «وفي إفشائه تمكن لألفة المسلمين بعضهم لبعض، وإظهار شعارهم المميز لهم من غيرهم من أهل الملل، مع ما فيه من رياضة النفس، ولزوم التواضع، وإعظام حرمات المسلمين»(411).

وتعاطي الهدايا: كما جاء في الحديث: عَنْ عَطَاءِ بْنِ أَبِي مُسْلِمٍ عَبْدِ الله الْخُرَاسَانِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «تَصنافَحُوا يَذْهَبِ الْغِلُّ، وَتَهَادَوْا تَحَابُوا وَتَذْهَبِ الشَّحْنَاءُ» (412).

وإجابة الدعوة: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا، عَن النَّبِيِّ غَ قَالَ: ﴿لَوْ دُعِيتُ إِلَى وَرَاعٍ أَوْ كُرَاعٍ لَقَبلت »(413). وَلَوْ أُهْدِيَ إِلَيَّ ذِرَاعٌ أَوْ كُرَاعٌ لقبلت »(413).

صحيح ابن حبان، كتاب: الإيمان، باب صفات المؤمنين، برقم: (235). وصححه المحقق شعيب الأرنؤوط.

 $<sup>^{409}</sup>$  فتح الباري شرح صحيح البخاري، (1/82).

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، برقم: (54).

 $<sup>^{411}</sup>$  (المجلد الأول)، (2/ 30).

<sup>(2641)</sup> رواه الإمام مالك في الموطأ ، كتاب الجامع، باب ما جاء في المصافحة، برقم: (2641) وصححه الألباني في صحيحه، برقم: (525).

<sup>413</sup> صحيح البخاري، كتاب الهبة وفضلها، باب القليل من الهبة، برقم: (2568).

وعند الترمذي: عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «لَوْ أُهْدِيَ إِلَيَّ كُرَاعٌ لَقَبِلْتُ، وَلَوْ دُعِيتُ عَلَيْهِ لَأَجَبْتُ». قَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ أَنَسٍ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ(414).

قال صاحب التحفة: ﴿وَفِي الْحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى حُسْنِ خُلُقِهِ غُ وَتَوَاضُعِهِ، وَجَبْرِهِ لِقُلُوبِ النَّاسِ وَعَلَى قَبُولِ الْهَدِيَّةِ، وَإِجَابَةِ مَنْ يَدْعُو الرَّجُلَ إِلَى مَنْزِلِهِ، وَلَوْ عَلِمَ أَنَّ الَّذِي يَدْعُوهُ إِلَيْهِ شَيْءٌ قَلِيلٌ»﴿415﴾.

والزيارة: فلها أثر طيب على قلب الأخ المسلم كما أن الزائر يحوز أجرًا عظيمًا، وتدعوا له الملائكة، فعَنْ أبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَنْ عَادَ مَرِيضًا، أَوْ زَارَ أَخًا لَهُ فِي الله نَادَاهُ مُنَادٍ: أَنْ طِبْتَ وَطَابَ مَمْشَاكَ، وَتَبَوَّأْتَ مِنْ الجَنَّةِ مَنْزِلًا». قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنُ غَرِيبٌ (416).

وعَنْه ا أيضًا، عَنْ النَّبِيِّ غ أنه قال: ﴿أَنَّ رَجُلًا زَارَ أَخًا لَهُ فِي قَرْيَةٍ أَخْرَى فَأَرْصَدَ الله لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ مَلَكًا، فَلَمَّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ: أَيْنَ تُرِيدُ؟ قَالَ: أَخْرَى فَأَرْصَدَ الله لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ مَلَكًا، فَلَمَّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ: أَيْنَ تُرِيدُ؟ قَالَ: لَا غَيْرَ أُرِيدُ أَخًا لِي فِي هَذِهِ الْقَرْيَةِ، قَالَ: هَلْ لَكَ عَلَيْهِ مِنْ نِعْمَةٍ تَرُبُّهَا؟ قَالَ: لَا غَيْرَ أُرِيدُ أَخًا لِي فِي هَذِهِ الْقَرْيَةِ، قَالَ: فَإِنِّي رَسُولُ الله إلَيْكَ بِأَنَّ الله قَدْ أَحَبَّكَ كَمَا أَخْبَبْتَهُ فِيهِ» (417).

ومن الإحسان إلى أخيه المسلم: نصرته في المصيبة، وتفريج كرباته، وعونه على الظالم، وستر عيوبه، فعن عَبْد الله بْن عُمَرَ ب: أَنَّ رَسُولَ الله غَ قَالَ: «المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ لَا يَظْلِمُهُ, وَلَا يُسْلِمُهُ, وَمَنْ كَانَ فِي حَاجَتِهِ, وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ الله عَنْهُ حَاجَةِهِ وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ الله عَنْهُ

الترمذي، كتاب الأحكام، باب ما جاء في قبول الهدية، برقم: (1338).

نحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي للمباركفوري، (2/ 279).  $^{415}$ 

برقم: أيارة الإخوان، برقم: والصلة والآداب، باب ما جاء في زيارة الإخوان، برقم: (2008).

<sup>417)</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والأداب، باب فضل الحب في الله، برقم: (2567).

كُرْبَةً مِنْ كُرُبَاتِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ الله يَوْمَ الْقِيَامَةِ >>(418).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «لَا تَحَاسَدُوا، وَلَا تَنَاجَشُوا, وَلَا تَبَعْ بَعْضُ وَلَا تَبَعْ بَعْضُ مَا عَلَى بَيْعِ بَعْضُ وَكُونُوا عِبَادَ الله إِخْوَانًا. المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمِ؛ لَا يَظْلِمُهُ, وَلَا يَخْذُلُهُ, وَلَا يَخْذُلُهُ, وَلَا يَخْذُلُهُ, وَلَا يَخْذُلُهُ, وَلَا يَخْذُلُهُ وَلَا يَخْذُلُهُ وَلَا يَخْدُرُهُ التَّقُونَى هَاهُنَا وَيُشِيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ بِحَسْبِ امْرِئٍ مِن الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ المُسْلِمَ, كُلُّ المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ حَرَامٌ دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ » (419).

وليعلم المسلم أن خذلان أخيه المسلم سبب في خذلان الله له, كما أن نصرة المسلم سبب في نصر الله له، كما جاء في الحديث عن جَابِر بن عَبْدِ الله وَأَبِي طَلْحَةَ بن سَهْلِ الأَنْصَارِي ي قالا: قالَ رَسُولُ الله غ: «مَا مِن الله وَأَبِي طَلْحَةَ بن سَهْلِ الأَنْصَارِي ي قالا: قالَ رَسُولُ الله غ: «مَا مِن المرِئ يَخْذُلُ المرًا مُسْلِمًا في مَوْضِعٍ يُنْتَهَكُ فِيهِ حُرْمَتُهُ، وَيُنْتَقَصُ فِيهِ مِنْ عِرْضِهِ؛ إِلاَّ خَذَلَهُ الله في مَوْطِنٍ يُحِبُّ فِيهِ نُصْرَتهُ، وَمَا مِن المرِئ يَنْصُرُ مُسلِمًا في مَوْضِع يُنْتَقَص فِيهِ مِنْ عِرْضِهِ، وَيُنْتَهَكُ فِيهِ مِنْ حُرْمَتِهِ؛ إِلاَّ نَصْرَهُ الله في مَوْطِنِ يُحِبُّ نُصْرَتَهُ» (40%).

وقال تعالى: (كْكَمُّو وُو وَوْوُو وْوُو وَوْوَ [البقرة: 268].

<sup>418 ()</sup> صحيح البخاري، كتاب المظالم، باب لا يظلم المسلم ولا يسلمه، برقم: (2442).

صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والأداب، باب تحريم ظلم المسلم، برقم: (2564).

سنن أبي داود، كتاب: الأدب، باب الرجل يذب عن عرض أخيه (4884)، وحسنه الشيخ الألباني، ينظر: صحيح الجامع الصغير، (2 / 992، برقم: 5690).

وقال النبي غ الأسماء ل: «لَا تُوكِي فَيُوكَى عَلَيْكِ»، وَقَالَ: «لَا تُحْصِي فَيُحْصِيَ الله عَلَيْكِ» (421).

ولقد ضرب الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين أروع الأمثلة في الإنفاق على إخوانهم المسلمين التي لا يجود بمثلها الزمان، ووقائعها أغرب من الخيال، ومن أروع ما يحكي لنا التاريخ صورة خروج الأنصار للقيا إخوانهم من المهاجرين، وترحابهم الغالي بهم، وإيثارهم على أنفسهم، فمنهم من يشاطر أخاه في بيته، ومنهم من يشاطره في ماله وحدائقه التي يملكها، ومنهم من يعرض زوجاته عليه أيتهن أحب ينزل له عنها، كما جاء في الحديث: «أن النبي غ آخي بين عبد الرحمن بن عوف وسعد بن الربيع، فقالَ سعد لِعَبْدِ الرَّحْمَنِ: إِنِّي أَكْثَرُ الْأَنْصَارِ مَالًا فَأَقْسِمُ مَالِي نِصْفَيْنِ, وَلِي امْرَأَتَانِ؛ فَانْظُرْ أَعْجَبَهُمَا إِلَيْكَ فَسَمِّهَا لِي أُطَلِّقُهَا، فَإِذَا انْقَضَتْ عِدَّتُهَا أَمْرَأَتَانِ؛ فَانْظُرْ أَعْجَبَهُمَا إِلَيْكَ فَسَمِّهَا لِي أُطَلِّقُهَا، فَإِذَا انْقَضَتْ عِدَّتُهَا فَتَزَوَّجُهَا. قَالَ: بَارَكَ الله لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، أَيْنَ سُوقُكُمْ»?! الحديث(422).

صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب التحريض على الصدقة، برقم: (1433). (1433)

صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب إخاء النبي غ بين المهاجرين والأنصار، برقم: (3780)

**\** 

[الحشر:9]»(423).

ومن ذلك أيضًا: ما حدث في التاريخ يوم اليرموك؛ روى القرطبي عن حذيفة العدوي قال: انطلقت يوم اليرموك أطلب ابن عم لي ومعي شيء من الماء، وأنا أقول: إن كان به رمق سقيته، فإذا أنا به، فقلت له: أسقيك؟ فأشار برأسه أن نعم، فإذا أنا برجل يقول: آه! آه! فأشار إلي ابن عمي أن انطلق إليه، فإذا هو هشام بن العاص، فقلت: أسقيك؟ فأشار أن نعم. فسمع آخر يقول: آه! آه! فأشار هشام أن انطلق إليه، فجئته فإذا هو قد مات، فرجعت إلى ابن عمي فإذا هو قد مات، مات (424).

وكما أثر عن السلف أنه كان منهم من يتفقد عيال أخيه وأولاده بعد موته، أربعين سنة يقوم بحاجتهم، ويتردد كل يوم إليهم، ويمونهم من ماله، فكانوا لا يفقدون من أبيهم إلا عينه، بل كانوا يرون منه ما لم يروا من أبيهم في حياته، وكان الواحد منهم يتردد إلى باب دار أخيه، ويسأل ويقول: هل لكم زيت؟ هل لكم ملح؟ هل لكم حاجة؟ وكان يقوم بها حيث لا يعرفه أخوه، وبهذا تظهر الشفقة والأخوة (425).

ومنها الوفاء بالعهد: لأن نقض عهد المسلم نقض لعهود المسلمين أجمعين، وقد أمر الله تعالى في محكم تنزيله بإيفاء العهود، قال تعالى: (ژژ رُرُك) [المائدة: 1]، وقال تعالى: (وَوْوُوُوُوُوُو وَالْ

وكذلك حث النبي غ أمته على هذه الخصلة النبيلة، فعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا قَالَ: مَا خَطَبَنَا نَبِيُّ الله غ إِلَّا قَالَ: ﴿لَا إِيمَانَ لِمَنْ لَا أَمَانَةَ لَهُ وَلَا دِينَ لِمَنْ

صحیح البخاري، كتاب المناقب، باب قول الله: (ویؤثرون علی أنفسهم ولو كان بهم خصاصة)، برقم: (3798).

<sup>&</sup>lt;sup>424</sup> ) تفسير القرطبي، (ص:6507).

<sup>&</sup>lt;sup>425</sup> () إحياء علوم الدين للغز الى، (2/ 190- 191).

**\** 

لَا عَهْدَ لَهُ ﴾ (426).

وعن عليّ ا قال: قال رسول الله غ: «... ذِمَّةُ المسلمينَ واحدةً، فمَن أخفَرَ مسلمًا فعليهِ لعنةُ اللهِ والملائكةِ والناسِ أجمعينَ، لا يُقبَلُ منه صرف ولا عَدلٌ»(427).

قال النووي في شرحه: «معناه من نقض أمان مسلم فتعرض لكافر أمّنه مسلم»(428).

ومنها كف اللسان واليد عن المسلم: فعن عبدِ الله بن عَمْرٍ و ب، عن النبيّ غ قال: «المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسانِهِ وَيَدهِ»(429).

قال النووي: «معناه من لم يؤذ مسلمًا بقول ولا فعل، وخص اليد بالذكر؛ لأن معظم الأفعال بها، وقد جاء القرآن العزيز بإضافة الاكتساب والأفعال إليها، والمراد بالنفي نفي الإسلام الكامل، وليس المراد نفي أصل الإسلام عمن لم يكن بهذه الصفة»(430).

ومنها عدم هجرانه: فعَنْ أَبِي أَيُّوبَ الأَنْصَارِيِّ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: «لاَ يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاَثِ لَيَالٍ؛ يَلْتَقِيَانِ فَيُعْرِضُ هٰذَا وَيُعْرِضُ هٰذَا، وَخَيْرُ هُمَا الَّذِي يَبْدَأُ بِالسَّلاَمِ»(431).

قال العلماء: نفي الحل دال على التحريم، فيحرم هجران المسلم فوق ثلاثة أيام، ودل مفهومه على جوازه ثلاثة أيام، وحكمه جواز ذلك هذه

<sup>(135/3)</sup> مسند أحمد ((135/3)).

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> صحيح البخاري، كتاب الحج، باب حرم المدينة، برقم: (1870).

 $<sup>(9/113)^{428}</sup>$  شرح النووي لصحيح مسلم، المجلد الثالث، (9/113).

صحيح البخاري، كتاب: الإيمان، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، برقم: (10)، ورواه مسلم، كتاب: الإيمان، باب تفاضل الإيمان، برقم: (40).

شرح النووي لصحيح مسلم، المجلد الأول، (2/9).

البر البخاري، كتاب: الأدب، باب الهجرة، برقم: (6077)، ورواه مسلم، كتاب: البر والصلة، باب تحريم الهجر فوق ثلاث، برقم: (2560).

المدة؛ لأن الإنسان مجبول على الغضب وسوء الخلق ونحو ذلك؛ فعفي له هجر أخيه ثلاثة أيام ليذهب العارض تخفيفًا على الإنسان، ودفعًا للإضرار به، ففي اليوم الأول يسكن غضبه، وفي الثاني يراجع نفسه، وفي الثالث يعتذر، وما زاد على ذلك كان قطعًا لحقوق الأخوّة، وقد فسر معنى الهجر بقوله: «يلتقيان... إلى آخره» وهو الغالب من حال المتهاجرين عند اللقاء. وفيه دلالة على زوال الهجر له بردّ السلام، وإليه ذهب الجمهور (432).

وأن من يهجر أخاه المسلم يتوقف في قبول عمله حتى يترك الهجران؛ كما جاء في الحديث عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: «ثُفْتَحُ أَبُوابُ الجَنَّةِ يَوْمَ الاثْنَيْنِ وَيَوْمَ الخَمِيسِ، فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لَا يُشْرِكُ بِالله شَيْئًا إِلَّا رَجُلًا كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءُ، فَيُقَالُ: أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا، أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا» وفِي يَصْطَلِحَا، أَنْظِرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلِحَا» وفِي حَدِيثِ الدَّرَاوَرْدِيِّ «إِلَّا المُتَهَاجِرَيْنِ» (433).

فهذه الحقوق العامة، وهذه الحرمة المؤكدة للمال والعرض والدم ثابتة بعقد الإسلام، وهي تزداد تأكدًا وتوثقًا في حق الإخوة والأصحاب، فليحذر المسلم من المساس بأخيه المسلم بأي شيء من الأذى قولًا أو فعلًا، وأن يبذل ما فيه قصارى جهده لأن ينفع أخاه المسلم بأي طريق كان.

خلاصة القول في الإحسان إلى المسلم بعامة: أن يفعل كل ما يؤدي إلى نفعه ولو كان شيئًا قليلًا، وأن يدفع عنه كل ما يؤدي إلى ضرره ولو كان قليلًا.

شرح النووي لصحيح مسلم، (المجلد السادس)، (16/ 100)، وسبل السلام، (4/1991). (4/1991). صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب: النهي عن الشحناء والتهاجر، برقم: (2565).

## المبحث السابع الإحسان لغير المسلمين

المسلم في هذه الحياة يقيم علاقاته مع الناس أيًا كانوا ولو كانوا كفارًا على أساس الحسنى إذا كان الكافر غير حربي، ومن ذلك:

كما نهي المسلمون أن يعتدوا عليهم، كما قال تعالى: (و و و و و ي ببدد ئا ئائمئم ئوئوئۇئۇئۇئۇئۇئۇئى ) [المائدة: 2].

قال القرطبي: «قال أبو عبيدة والفراء: معنى (وو) أي: لا يكسبنكم بغض قوم أن تعتدوا الحق إلى الباطل، والعدل إلى الظلم»(434).

وعن أنس ا قال: قال رسول الله غ: «إذا حَكَمْتُمْ فاعْدِلُوا، وإذا قَتَلَتُمْ فَأَحْسِنُوا، فإنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ مُحْسِنُ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ»(435).

وإن البغض الذي أمر به المسلم لا يتجه إلى ذات الإنسان وإنما لما يحمل من الكفر، أو المعصية، فإذا انتفى الكفر، أو انتفت المعصية زال هذا الكره والبغض، وهو يتجزأ بحسب قوة المعصية وعظمها والاستمرار عليها، وبحسب ما وصل إليه من الكفر، فليس العصاة والكفرة على درجة واحدة.

وهذا لا يعني عدم التعامل بالحسنى، والمخالقة الطيبة، فهذا التعامل لا يتعارض مع الكره الإيماني فذاك في التعامل، ويندرج تحت قوله تعالى: ( بد بد ) [البقرة: 83]، وقول النبي غ: عَنْ أَبِي ذَرِّ ا قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ الله

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، المجلد الثالث (6/45).

<sup>(6/40)،</sup> برقم: (5735)، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد، للمعجّم الأوسط للطبراني (6/40)، برقم: (5735)، برقم: (9001)، وقال: رجاله ثقات.

غ: ﴿﴿اتَّقِ اللهِ حَيْثُمَا كُنْتَ وَأَتْبِعْ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ ﴾. قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (436).

وعندما نقول الكره الإيماني فلا يتنافى مع الحب الغريزي ولو مع اختلاف الدين، كمحبة الوالد لولده والعكس، ومحبة الزوج لزوجته الكافرة التي من أهل الكتاب، فهذا حب غريزي.

فيراعى العدل والقسط في أمور البيع والشراء وجميع المعاملات معهم, فلا يجوز للمسلم أن يغش الكافر في بيعه, أو أن يكذب معه, أو أن يبخس من حقه, أو أن يظلمه؛ لأن جميع زواجر الشريعة ممنوعة مع المسلم ومع الكافر على حد سواء.

وكذلك إذا كان جار المسلم كافرًا فله حق الجوار، وتراعى حقوقه، كما جاء في الحديثعَنْ مُجَاهِدٍ: أَنَّ عَبْدَ الله بْنَ عَمْرِ و ذُبِحَتْ لَهُ شَاةٌ فِي أَهْلِهِ، كما جاء في الحديثعَنْ مُجَاهِدٍ: أَنَّ عَبْدَ الله بْنَ عَمْرِ و ذُبِحَتْ لَهُ شَاةٌ فِي أَهْلِهِ، فَلَمَّا جَاءَ قَالَ: أَهْدَيْتُمْ لِجَارِنَا الْيَهُودِيِّ؟ أَهْدَيْتُمْ لِجَارِنَا الْيَهُودِيِّ؟ سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ: «مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي بِالجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَبُورَ تُهُ»: قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَريبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْه(437).

قال الحافظ ابن حجر: ﴿ وَقَدْ حَمَلَهُ عَبْدُ الله بْنُ عَمْرِ و الرَّاوِي عَلَى الْعُمُومِ فَإِنَّهُ أَمَرَ لَمَّا ذُبِحَتْ لَهُ شَاةٌ أَنْ يُهْدِيَ مِنْهَا لِجَارِهِ الْيَهُودِيِّ. وَقَدْ أَخْرَجَ الْعُمُومِ فَإِنَّهُ أَمَرَ لَمَّا ذُبِحَتْ لَهُ شَاةٌ أَنْ يُهْدِيَ مِنْهَا لِجَارِهِ الْيَهُودِيِّ. وَقَدْ أَخْرَجَ الطَّبَرَانِيُّ مِنْ حَدِيثِ جَابِ مَرْفُوعًا: ﴿ الْجِيرَانُ ثَلَاثَةٌ: جَارٌ لَهُ حَقٌ وَهُوَ الطَّبَرَانِيُ مَنْ حَدِيثِ جَارِ وَجَارٌ لَهُ حَقَّانِ وَهُوَ المُسْلِمُ؛ لَهُ حَقُ الْجِوَارِ وَحَقُ الْمِسْلَمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ الْمُسْلَمُ اللّهُ حَقُ الْجِوَارِ وَالْإِسْلَامِ

البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، برقم: (1987). (3436)

<sup>(1943).</sup> جامع الترمذي، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في حق الجوار، برقم: (1943).

وَ الرَّحِمِ >>(438).

وكذلك التهادي إلى الكفار جائزٌ؛ لأنه جاء في الحديث أن عمر بن الخطاب الهدى لأخيه المشرك؛ كما جاء في الحديث عن ابْن عُمَرَ ب يقُولُ: «رَأَى عُمَرُ حُلَّةً سِيرَاءَ تُبَاعُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله! ابْتَعْ هَذِهِ وَالْبَسْهَا يَقُولُ: «رَأَى عُمَرُ حُلَّةً سِيرَاءَ تُبَاعُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله! ابْتَعْ هَذِهِ وَالْبَسْهَا يَوْمَ الجُمُعَةِ، وَإِذَا جَاءَكَ الْوُفُودُ قَالَ: إِنَّمَا يَلْبَسُ هَذِهِ مَنْ لَا خَلَقَ لَهُ، فَأَتِي يَوْمَ الجُمُعَةِ، وَإِذَا جَاءَكَ الْوُفُودُ قَالَ: إِنَّمَا يَلْبَسُ هَذِهِ مَنْ لَا خَلَقَ لَهُ، فَأَتِي النَّبِيُّ غِ مِنْهَا بِحُلَلٍ، فَأَرْسَلَ إِلَى عُمرَ بِحُلَّةٍ، فَقَالَ: كَيْفَ أَلْبَسُهَا وَقَدْ قُلْتَ فِيهَا النَّبِيُّ غِ مِنْهَا بِحُلَلٍ، فَأَرْسَلَ إِلَى عُمرَ بِحُلَّةٍ، فَقَالَ: كَيْفَ أَلْبَسُهَا وَقَدْ قُلْتَ فِيهَا مَا قُلْتَ؟ قَالَ: إِنِّي لَمْ أُعْطِكَهَا لِتَلْبَسَهَا وَلَكِنْ تَبِيعُهَا أَوْ تَكْسُوهَا، فَأَرْسَلَ بِهَا عُمَرُ إِلَى أَخ لَهُ مِنْ أَهْلِ مَكَّةَ قَبْلَ أَنْ يُسْلِمَ» (439).

وإن كان الكافر له قرابة بالمسلمين فيتأكد حقه من الصلة والهدية والإحسان، ما لم يترتب على ذلك محظور شرعي؛ كما جاء في الحديث عن أسماء بنت أبي بَكْرِ قَالَتْ: «أَتَتْنِي أُمِّي رَاغِبَةً فِي عَهْدِ النَّبِيِّ غ، فَسَأَلْتُ النَّبِيِّ غ آصِلُهَا؟ قَالَ: نَعَمْ» قَالَ ابْنُ عُيَيْنَةً: فَأَنْزَلَ الله تَعَالَى فِيهَا: ( جِ جِ چ چ النَّبِيِّ عُ آصِلُهَا؟ وَالممتحنة: 8] (440).

وأمها كانت مشركةً كما جاء في رواية أخرى عَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرٍ بِ قَالَتْ: «قَدِمَتْ عَلَيَّ أُمِّي وَهِيَ مُشْرِكَةٌ فِي عَهْدِ رَسُولِ الله غ، فَاسْتَقْتَيْتُ رَسُولَ الله غ، قُلْتُ: وَهِيَ رَاغِبَةٌ؛ أَفَأَصِلُ أُمِّي؟ قَالَ: نَعَمْ. صِلِي أُمَّكِ» (441).

فأجازها النبي غ بصلة أمها مع أنها مشركة، وباقية على الشرك غير راغبة في الإسلام.

يقول ابن حجر: ﴿إِنهَا لَوْ جَاءَتْ رَاغِبَةَ فِي الْإِسْلَامَ لَمْ تَحْتَجْ أَسْمَاءَ أَنْ

فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر: (441-442). (442-10/441)

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب صلة الأخ المشرك، برقم: (5981).

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب صلة الوالد المشرك، برقم: (5979).

صحيح البخاري، كتاب الهبة وفضلها، باب الهدية للمشركين، برقم: (2620).

تَسْتَأْذِن فِي صِلَتَهَا لِشُيُوعِ التَّأَلُف عَلَى الْإِسْلَام مِنْ فِعْل النَّبِيّ غ وَأَمْره ؛ فَلَا يُحْتَاج إِلَى اسْتِنْذَانه فِي ذَلِكَ» (442).

وإذا كان معاهدًا يلزم على المسلمين الوفاء بالعهد, والمعاهد هو من كان له مع المسلمين بأمان عهد شرعي سواء كان بعقد جزية، أو هدنة من سلطان، أو أمان من مسلم فيحرم على المسلمين قتله, أو الاعتداء عليه أو على ماله وعرضه بلا خلاف بين أهل الإسلام حتى يرجع إلى مأمنه، ويدل على ذلك قوله تعالى: (ببددئائائهئه ئوئوئۇئۇئۇ) [التوبة:6].

وكما جاء في الحديث: عَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو ب، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: «مَنْ قَتَلَ نَفْسًا مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا»(443).

وبالأخص إذا كان له عهد من ولي أمر المسلمين، بل من آحاد المسلمين، كما جاء في الحديث: «المُؤْمِنُونَ تَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ، يَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ، وَهُمْ يَدُ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ، لَا يُقْتَلُ مُؤْمِنٌ بِكَافِرٍ، وَلَا ذُو عَهْدٍ فِي عَهْدِهِ»(444).

وعند أبي داود عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «المُسْلِمُونَ تَتَكَافَأُ دِمَاؤُهُمْ يَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ وَيُجِيرُ عَلَيْهِمْ أَقْصَاهُمْ وَهُمْ يَدٌ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ يَرُدُّ مُشِدُّهُمْ عَلَى مُضْعِفِهِمْ، وَمُثَسَرِّيهِمْ عَلَى قَاعِدِهِمْ لَا يُقْتَلُ مُؤْمِنٌ بِكَافِر، وَلَا ذُو عَهْدٍ فِي عَهْدِهِ» (445).

قال ابن حجر: ﴿وَدَخَلَ فِي قَوْله ﴿أَدْنَاهُمْ ﴾ ، أَيْ: أَقَلُّهُمْ. كُلَّ وَضِيع بِالنَّصِّ، وَكُلَّ شَرِيف بِالْفَحْوَى ﴾(446).

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup>() فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر: (10/ 413).

<sup>(414</sup> محيح البخاري، كتاب الديات، باب إثم من قتل ذميا بغير جرم، برقم: (6914).

سنن النسائي، كتاب القسامة، باب سقوط القود من المسلم للكافر، برقم: (4744).

سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب في السرية ترد على أهل العسكر، برقم: (2751).

فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني: (6/274).

ومن الإحسان إليهم: كف اليد عن مالهم إلا بحق الإسلام؛ فعن المِقْدَامِ بنِ مَعْدِ يكَرِبَ ا، عنْ رَسُولِ الله غ، قالَ: «أَلاَ لاَ يَجِلُّ ذُو نَابٍ مِنَ السِّبَاعِ، وَلاَ الْمُقَلَةُ مِنْ مَالِ مُعَاهِدٍ، إلاَّ أَنْ يَسْتَغْنِيَ عَنْهَا، وَأَيُّمَا رَجُلٍ ضَافَ قَوْمًا فَلَمْ يَقْرُوهُ؛ فَإِنَّ لَهُ أَنْ يُعْقِبَهُمْ بِمِثْلِ قِرَاهُ» (447).

يدل هذا الحديث على أن اللقطة من مال المعاهد كاللقطة من مال المسلم، وهذا محمول على التقاطها من محل غالب أهله أو كلهم ذميون، وإلا فاللقطة لا تعرف من مال أي إنسان عند التقاطها(448).

كما ورد الأمر بعدم ظلمهم، أو انتقاصهم، أو تكليفهم فوق طاقتهم، أو أخذ شيء منهم من غير طيب نفس؛ فعن صَفْوَانَ بن سُلَيْمٍ عن عِدَّةٍ مِنْ أَبْنَاءِ أَصْحَابِ رَسُولِ الله غ، قالَ: «أَلاَ مَنْ ظَلَمَ أَصْحَابِ رَسُولِ الله غ، قالَ: «أَلاَ مَنْ ظَلَمَ مُعَاهِدًا، أوْ انْتَقَصَهُ، أوْ كَلَّفَهُ فَوْقَ طَاقَتِهِ، أوْ أَخَذَ مِنْهُ شَيْئًا بِغَيْرِ طِيبِ نَفْسٍ؛ فَأَنَا حَجِيجُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(49).

ومن الإحسان إليهم: نصر المظلوم منهم، وبالأخص إذا رفع أمرهم إلى الحاكم، وقد أجمع العلماء على أنه يجب على حكام المسلمين أن يحكموا بين المسلم والذمي إذا ترافعا إليهم(450).

ورد السلام عليهم: لحديث النبي غ المروي عن أنس بن مَالِكِ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: «إِذَا سَلَّمَ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ فَقُولُوا: وَعَلَيْكُمْ» (451).

قال النووي: «اتفق العلماء على الرد على أهل الكتاب إذا سلموا،

سنن أبي داود، كتاب: الأطعمة، باب: ما جاء في أكل السباع، برقم: (3804)، وصححه الشيخ الألباني، صحيح سنن أبي داود، برقم: (3229).

سبل السلام شرح بلوغ المرام للصنعاني، (8/1259).

سنن أبي داود، كتاب: الخراج، باب: في تعشير أهل الذمة، برقم: (3052)، وصححه الشيخ الألباني، صحيح الجامع الصغير، (1/518)، برقم: (2655).

عون المعبود شرح سنن أبي داود، للعظيم آبادي، (11/131).

صحيح البخاري، كتاب: الاستئذان، باب: كيف الرد على أهل الذمة، برقم: (6258)، ورواه مسلم، كتاب: السلام، باب النهى عن الابتداء في السلام، برقم: (2163).

لكن لا يقال لهم: وعليكم السلام، بل يقال: (عليكم) فقط، أو (وعليكم) ١٤٥٥).

وأما الابتداء بالسلام عليهم فقد نهى الرسول غ عنه، فعن أبي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: «لاَ تَبْدَأُوا اليَهُودَ وَالنَّصَارَى بِالسَّلاَمِ، فإذَا لَقِيتُمْ أَحَدَهُمْ فِي طَرِيقٍ فَاضْطَرُوهُ إِلَى أَضْيَقِهِ»(453).

قال النووي: «اختلف العلماء في ابتدائهم بالسلام، والذي عليه أكثر العلماء وعامة السلف تحريم ابتدائهم بالسلام. واحتج الجائزون بعموم الأحاديث وبإفشاء السلام، وهي حجة باطلة لأنه عام مخصوص بهذا الحديث»(454).

ويجوز للمسلم عيادة مرضاهم: فعن أنَسِ ا قال: «كان غُلامٌ يهوديٌّ يخدُمُ النبيّ غ فمَرِضَ، فأتاهُ النبيُّ غ يَعودُهُ، فقعد عندَ رأسهِ فقال لهُ: أسلِمْ. فنظَرَ إلى أبيهِ وهو عندَهُ، فقال له: أطع أبا القاسِم غ؛ فأسلمَ. فخرجَ النبيُّ غ وهو يقول: «الحمدُ لله الذي أنقَذَهُ منَ النار»(455).

وفي الحديث دليل على جواز زيارة أهل الذمة إذا كان الزائر يرجو بذلك حصول مصلحة دينية كإسلام المريض(456).

وعدم تعذيبهم بعذاب الله: فقد نهى النبي غ عن تعذيبهم بعذاب الله؛ فعَنْ عِكْرِمَةَ أَنَّ عَلِيًّا ا حَرَّقَ قَوْمًا، فَبَلَغَ ابْنَ عَبَّاسٍ ا فَقَالَ َ: لَوْ كُنْتُ أَنَا لَمْ أَحَرِّقُهُمْ؛ لِأَنَّ النَّبِيَّ غ قَالَ: ﴿لَا تُعَذِّبُوا بِعَذَابِ اللهِ» ، وَلَقَتَلْتُهُمْ كَمَا قَالَ النَّبِيُّ غَ: ﴿مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ ﴾ (457).

قال العيني: «هذا يدل على أن كل من بدل دينه يقتل ولا يحرق

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup>() شرح النووي لصحيح مسلم، (المجلد الخامس)، (14/ 119).

صحيح مسلم، كتاب: السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب السلام، برقم: (2167).

شرح النووي لصحيح مسلم، (المجلد الخامس)، (14/ 119).  $^{454}$ 

صحيح البخاري، كتاب: الجنائز، باب إذا أسلم الصبي، برقم:  $^{455}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup>() نيل الأوطار للشوكاني، (4/ 208).

<sup>0457</sup> صحيح البخاري، كتاب: الجهاد والسير، باب: لا يعذب بعذاب الله، برقم: (3017).

بالنار»(458).

ومن الإحسان إليهم: عدم الغدر بهم، أو التمثيل بقتلاهم، وعدم قتل صبيانهم ونسائهم وأُجَر ائِهم، ومن كان مختليًا للعبادة.

فقد ورد في هذه المناهي أحاديث كثيرة، منها:

عن بُرَيْدَةَ ا قالَ: كانَ رسولُ الله غ إذَا بَعَثَ أميرًا على جيشٍ أو سَرِيَّةٍ أَمَرَهُ في خاصَّةِ نَفْسِهِ بِتَقْوَى الله ومَنْ مَعَهُ من المؤمنينَ خيرًا، ثم قالَ: «اغْزُوا باسمِ الله، فَقَاتِلُوا في سبيلِ الله، وقَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بالله، اغْزُوا ولا تَغُلُّوا ولا تَغُدُرُوا ولا تَعْتُلُوا ولا تَعْتُلُوا وليدًا» (459).

وعن ابن عباس ب قال: كَانَ رَسُولُ الله غ إِذَا بَعَثَ جُيُوشَهُ قَالَ: ﴿ اللهُ مَنْ كَفَرَ بِالله ، لاَ تَغْدِرُوا وَلا ﴿ اخْرُجُوا بِالله ، لاَ تَغْدِرُوا وَلا تَغُلُّوا وَلاَ تُمُثَلُوا وَلاَ تُمْثَلُوا وَلاَ تَمْثَلُوا وَلاَ أَصْحَابَ الصَّوَامِع > (460).

قال الصنعاني: «فيه دليل على أنه لا يجوز قتل من كان متخليًا للعبادة من الكفار كالرهبان؛ لإعراضه عن ضر المسلمين»(461).

عن ابن عمر ب قال: ﴿وُجِدَتْ امْرَأَةٌ مَقْتُولَةٌ فِي بَعْضِ مَغَازِي النَّبِيِّ عَنْ قَتْلِ النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ»(462).

عن رَبَاحِ بْنِ الرَّبِيعِ أَخِي حَنْظَلَةَ الْكَاتِبِ: أَنَّهُ خَرَجَ مَعَ رَسُولِ الله غ فِي غَزْوَةٍ غَزَاهَا وَعَلَى مُقَدِّمَتِهِ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ، فَمَرَّ رَبَاحٌ وَأَصْحَابُ رَسُولِ الله غ عَلَى امْرَأَةٍ مَقْتُولَةٍ مِمَّا أَصَابَتِ المُقَدِّمَةُ, فَوَقَفُوا يَنْظُرُونَ إِلَيْهَا,

عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني، (14/ 233).  $(^{458}$ 

 $<sup>^{459}</sup>$  صحيح مسلم، كتاب: الجهاد والسير، باب: تأمير الإمام الأمراء على البعوث ووصيته، برقم: (1731).

<sup>(1/300)</sup> المسند للإمام أحمد (1/300).

نيل الأوطار للشوكاني، (4/67).

 $<sup>^{462}</sup>$ ) صحيح البخاري، كتاب: الجهاد والسير، باب: قتل النساء في الحرب، برقم:  $^{462}$ )، ورواه مسلم، كتاب: الجهاد، باب: تحريم قتل النساء والصبيان في الحرب، برقم:  $^{1744}$ ).

وَيَتَعَجَّبُونَ مِنْ خَلْقِهَا, حَتَّى لَحِقَهُمْ رَسُولُ الله غ عَلَى رَاحِلَتِهِ؛ فَانْفَرَجُوا عَنْهَا, فَوَقَفَ عَلَيْهَا رَسُولُ الله غ فَقَالَ: «مَا كَانَتْ هَذِهِ لِثُقَاتِلَ» فَقَالَ لِأَحَدِهِم: «الحَقْ خَالِدًا فَقُلْ لَهُ: لَا تَقْتُلُوا ذُرِّيَّةً وَلَا عَسِيفًا(463)»(464).

قال الخطابي: «في الحديث دليل على أن المرأة إذا قاتلت قتلت، ألا ترى أنه جعل العلة في تحريم قتلها لأنها لا تقاتل، فإذا قاتلت قتلت»(465).

ومن أعظم الإحسان لهم: دعوتهم إلى الإسلام، وهو مقتضى التعامل معهم بالرحمة الوارد في قوله تعالى: (ككك كك ) [الأنبياء:107]، وتكون دعوتهم بمختلف الوسائل المشروعة، ومنها ما جاء في الأحاديث الآتية:

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ ب: أَنَّ رَسُولَ الله غَ لَمَّا بَعَثَ مُعَادًا ا إِلَى الْيَمَنِ قَالَ: 

﴿إِنَّكَ تَقْدُمُ عَلَى قَوْمٍ أَهْلِ كِتَابٍ؛ فَلْيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ الله عَزَّ 
وَجَلَّ، فَإِذَا عَرَفُوا الله فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي 
يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ، فَإِذَا فَعَلُوا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً تُوْخَذُ مِنْ 
يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ، فَإِذَا فَعَلُوا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الله قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً تُوْخَذُ مِنْ 
أَغْنِيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ، فَإِذَا أَطَاعُوا بِهَا فَخُذْ مِنْهُمْ، وَتَوَقَ كَرَائِمَ 
أَمْوَالِهِمْ ﴾(66).

قال النووي: «وفيه: أن السنة أن الكفار يدعون إلى التوحيد قبل القتال، وفيه أنه لا يحكم بإسلامه إلا بالنطق بالشهادتين، وهذا مذهب أهل السنة»(467).

العسيف: هو الأجير والتابع ينظر: (عون المعبود شرح سنن أبي داود، محمد شمس الحق العظيم آبادي، 7/(329).

<sup>(3/488)</sup> مسند أحمد (3/488)

<sup>(7/329)</sup> عون المعبود شرح سنن أبي داود، محمد شمس الحق العظيم آبادي، (7/329).

صحيح البخاري، كتاب: الزكاة، باب: وجوب الزكاة، برقم: (1395)، ورواه مسلم، كتاب: الإيمان، باب: الدعاء إلى الشهادتين، برقم: (19). وينظر ما كتبته حول هذا الحديث في كتاب: (حديث بعث معاذ...).

<sup>(</sup>المجلد الأول)، (1/ 170). (1/ 170) شرح النووي لصحيح مسلم، (المجلد الأول)، (1/ 170).

وكما فعل الرسول غ بكتابته لهرقل الذي قال فيه: «بِسْمِ الله الرَّحْمٰنِ اللهَّ الرَّحِيمِ، مِنْ مُحَمَّدٍ رَسُولِ الله إلَىٰ هِرَقْلَ عَظِيمِ الرُّومِ. سَلاَمٌ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ اللهُدَىٰ، أَمَّا بَعْدُ: فَإِنِّي أَدْعُوكَ بِدِعَايَةِ الإسلامِ، أَسْلِمْ تَسْلَمْ، وَأَسْلِمْ يُؤْتِكَ الله اللهُدَىٰ، أَمَّا بَعْدُ: وَإِنْ تَوَلَّيْتَ فَإِنَّ عَلَيْكَ إِثْمَ الأَرِيسِيِّينَ. ( قَقْقَقَقَقَقَةِ جَجِجِ اللهَ عَمران: 64]» (468).

فهذه النصوص تدانا على عناية الإسلام بغير المسلمين، وأن ديننا دين السماحة واليسر، يعطى كل ذي حق حقه، فما أحسن ديننا وأعظمه!!

وخلاصة الكلام: أن الكافر نبغضه لكفره، ولكن هذا لا يمنع التعامل معه في الأمور المباحة بالحسني،

ويجب على المسلمين أن يتمسكوا بالكتاب والسنة في جميع حياتهم، ويقتدوا بالنبي غ في جميع أمور هم، ومنها كيفية التعامل مع غير المسلمين.

□◀ ▶□

ومسلم، جزء من حديث أخرجه البخاري، كتاب: بدء الوحي، باب: بدء الوحي، برقم: (7)، ومسلم، كتاب: الجهاد والسير، باب: كتاب النبي صلى الله عليه وسلم إلى هرقل، برقم: (1773).

### المبحث الثامن الإحسان مع الحيوانات

إن الله تبارك وتعالى أوجد خلائق كثيرة بقدرته جل وعلا، وسخرها للإنسان لكي يتمتع بها؛ قال تعالى: ( ئوئوئى ئى ئىئى ئىئى ئىئى ئىئى ئىئى كىئى ئىئى بى بىج بح بخ بم بى بىي تج تحتختم تى تى تج ثم ثى ثي) [الجاثية: 13]؛ فمن الخلائق التي سخرها الله لابن آدم الأنعام والدواب، ولذلك كان النبي غ فمن الدابة في السفر لا ينسى الدعاء شكرًا لله تبارك وتعالى على نعمة تسخيره هذه الدواب، فعن ابن عُمَرَ ب قال: «إنَّ رَسُولَ الله غِ كَانَ إِذَا اسْتَوَى عَلَى بَعِيرِهِ خَارِجًا إلَى سَفَرٍ كَبَّرَ ثَلَاثًا، ثُمَّ قَالَ: سُبْحَانَ الَّذِي سَخَرَ الله هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ...» الحديث (46%).

الشاهد من الحديث: قوله: «سَخَّرَ لَنَا»، ومعنى «مقرنين»: مطيقين. أي: ما كنا نطيق قهره واستعماله لولا تسخير الله تعالى إياه لنا(470).

#### فكما أبيح للإنسان أن يتمتع بها فلا ينسى الإحسان لها، ومن ذلك:

إطعامها وسقيها إذا جاعت وعطشت: لقول النبي غ المروي عَنْ عَبْدِ الله ابْنِ جَعْفَرِ ا قَالَ: «أَرْدَفَنِي رَسُولُ الله غ خَلْفَهُ ذَاتَ يَوْمٍ، فَأَسَرَّ إِلَيَّ حَدِيتًا لاَ أُحَدِّثُ بِهِ أَحَدًا مِن النَّاسِ، وَكَانَ أَحَبُّ مَا اسْتَثَرَ بِهِ رَسُولُ الله غ لِحَاجَتِهِ هَدَفًا أَوْ حَائِشَ نَخْلٍ، قَالَ: فَدَخَلَ حَائِطًا لِرَجُلٍ مِن الْأَنْصَارِ فَإِذَا جَمَلٌ، فَلَمَّا رَأَى النَّبِيَّ غ حَنَّ, وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ, فَأَتَاهُ النَّبِيُّ غ فَمَسَحَ ذِفْرَاهُ فَسَكَتَ فَقَالَ: رَأَى النَّبِيَّ غ حَنَّ, وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ, فَأَتَاهُ النَّبِيُّ غ فَمَسَحَ ذِفْرَاهُ فَسَكَتَ فَقَالَ: لِي يَا مَنْ رَبُّ هَذَا الْجَمَلِ؟ لِمَنْ هَذَا الْجَمَلُ؟ فَجَاءَ فَتَى مِن الْأَنْصَارِ فَقَالَ: لِي يَا رَسُولَ الله! فَقَالَ: إلي يَا رَسُولَ الله! فَقَالَ: أَفَلَا تَتَقِي الله فِي هَذِهِ الْبَهِيمَةِ النَّتِي مَلَّكُكَ الله إِيَاهَا؛ فَإِنَّهُ رَسُولَ الله! فَقَالَ: أَفَلا تَتَقِي الله فِي هَذِهِ الْبَهِيمَةِ النَّتِي مَلَّكُكَ الله إِيَّاهَا؛ فَإِنَّهُ شَكَا إِلَى أَنَّكُ تُجِيعُهُ وَتُدْئِبُهُ ﴾ وَتُدْئِبُهُ ﴿ (471).

 $<sup>^{469}</sup>$  صحيح مسلم، كتاب: الحج، باب: ما يقوله إذا ركب في سفر الحج وغيره، برقم: (1342).  $^{470}$  شرح النووي لصحيح مسلم، (المجلد الثالث)، (9/ 93).

<sup>()</sup> سنن أبى داود، كتاب الجهاد، باب ما يؤمر به من القيام على الدواب والبهائم، برقم:

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله عَ قَالَ: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقٍ اللهُ تَدَّ عَلَيْهِ الْعَطَشُ فَوَجَدَ بِنْرًا فَنَزَلَ فِيهَا فَشَرِبَ، ثُمَّ خَرَجَ فَإِذَا كَلْبٌ يَلْهَثُ يَأْكُلُ الثَّرَى مِن الْعَطَشِ، فَقَالَ الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ هَذَا الْكَلْبَ مِن الْعَطَشِ مِثْلُ الَّذِي كَانَ بَلَغَ بِي، فَنزَلَ الْبِئْرَ فَمَلاً خُفَّهُ ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ فَسَقَى الْكَلْبَ، فَشَكَرَ اللهِ لَهُ فَغَفَرَ لَهُ قَالَ: نَعَمْ فِي اللهَ فَعَفَرَ لَهُ قَالَ: نَعَمْ فِي اللهَ لَهُ فَغَفَرَ لَهُ قَالَ: نَعَمْ فِي اللهَ لَهُ فَعَوْرَ لَهُ وَلَا رَسُولَ الله! وَإِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِمِ أَجْرًا؟ فَقَالَ: نَعَمْ فِي كُلِّ ذَاتِ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجْرٌ» (472). وقَدْ ورد أَنَّ الْقِصَّة المَذْكُورَة وَقَعَ نَحْوهَا لِامْرَأَةٍ، فيحمل عَلَى التَّعَدُّد(473).

كما صرح بالإحسان مع الجمل في قصة طويلة عند الدارمي عَنْ جَابِرٍ ب قَالَ: «خَرَجْتُ مَعَ النّبِيِّ غ فِي سَفَرٍ وَكَانَ لَا يَأْتِي الْبَرَازَ حَتَّى يَعْقَلَ: يَا جَابِرُ! اجْعَلْ فِي إِدَاوَتِكَ مَاءً ثُمَّ انْطَلِقْ بِنَا، قَالَ: فَانْطَلَقْنَا حَتَّى لَا نُرَى؛ فَإِذَا جَابِرُ! اجْعَلْ فِي إِدَاوَتِكَ مَاءً ثُمَّ انْطَلِقْ بِنَا، قَالَ: فَانْطَلَقْنَا حَتَّى لَا نُرَى؛ فَإِذَا هُو بِشَجَرَتَيْنِ بَيْنَهُما أَرْبَعُ أَذْرُعٍ، فَقَالَ: يَا جَابِرُ انْطَلِقْ إِلَى هَذِهِ الشَّجَرَةِ فَقُلْ: يُقَلُ لَكِ: الحقِي بِصَاحِبَتِكِ حَتَّى أَجْلِسَ خَلْفَكُمَا، فَرَجَعَتْ إِلْيهَا، فَجَلَسَ رَسُولُ الله غُ وَلَيْقِلَ الله غَ وَرَسُولُ الله عَلَيْنَا الطَّيْرُ تُطِلَّنَا، فَعَرَضَتْ لَهُ الْمَرْأَةُ مَعَهَا صَبِيٍّ لَهَا فَقَالَتْ: يَا الصَّبِيِّ لَهَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

.(2549)

 $<sup>^{472}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الناس والبهائم، برقم: (6009).  $^{472}$  فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني (10/439).

سَاجِدًا. فَحَبَس رَسُول الله غ وَقَالَ: عَلَيَّ النَّاسَ مَنْ صَاحِبُ الْجَمَلِ؟ فَإِذَا فَثْيَةً مِن الْأَنْصَارِ قَالُوا: هُوَ لَنَا يَا رَسُولَ الله. قَالَ: فَمَا شَأْنُهُ؟ قَالُوا: اسْتَنَيْنَا عَلَيْهِ مِن الْأَنْصَارِ قَالُوا: هُوَ لَنَا يَا رَسُولَ الله. قَالَ: فَمَا شَأْنُهُ؟ قَالُوا: اسْتَنَيْنَا عَلَيْهِ مُنْذُ عِشْرِينَ سَنَةً وَكَانَتْ بِهِ شُحَيْمَةٌ, فَأَرَدْنَا أَنْ نَنْحَرَهُ فَنَقْسِمَهُ بَيْنَ غِلْمَانِنَا, فَانْفَلَتَ مِنَّا قَالَ: الله قَالَ: أَمَّا لِي فَانْفَلَتَ مِنَّا قَالَ: الله قَالَ: أَمَّا لِي فَانْفَلَتَ مِنَّا قِلْلَ: يَا رَسُولَ الله نَحْنُ فَاخْسِنُوا إِلَيْهِ حَتَّى يَأْتِيهُ أَجَلُهُ. قَالَ المُسْلِمُونَ عِنْدَ ذَلِكَ: يَا رَسُولَ الله نَحْنُ فَاخُسُنُوا إِلْيهِ حَتَّى يَأْتِيهُ أَجَلُهُ. قَالَ المُسْلِمُونَ عِنْدَ ذَلِكَ: يَا رَسُولَ الله نَحْنُ أَحْنُ النَّسَاءُ لِأَنْ مِن الْبَهَائِمِ. قَالَ: لَا يَنْبَغِي لِشَيْءٍ أَنْ يَسْجُدَ لِشَيْءٍ, وَلَوْ كَانَ أَلْكَ كَانَ النِّسَاءُ لِأَزْوَاجِهِنَّ»(474).

وقد ورد وعيد شديد لمن لا يطعمها ويسقيها بدخول النار؛ فعَن ابْنِ عُمَرَ ب، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: «دَخَلَت امْرَأَةٌ النَّارَ فِي هِرَّةٍ رَبَطَتْهَا فَلَمْ تُطْعِمْهَا، وَلَمْ تَدَعْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الْأَرْضِ»(475).

وَظَاهِر هَذَا الْحَدِيثِ: أَنَّ المَرْأَة عُذِّبَتْ بِسَبَبِ قَتْل هَذِهِ الْهِرَّة بِالْحَبْسِ قَالَ عِيَاضِ: يُحْتَمَل أَنْ تَكُونِ المَرْأَة كَافِرَةً فَعُذَّبَتْ بِالنَّارِ حَقِيقَة أَوْ بِالْحِسَابِ لِأَنَّ مَنْ نُوقِشَ الْحِسَابِ عُذِّبَ. ثُمَّ يُحْتَمَل أَنْ تَكُون المَرْأَة كَافِرَة فَعُذَّبَتْ بِكَفْرِهَا وَزِيدَتْ عَذَابًا بِسَبَبِ ذَلِكَ إِنَّ مُسْلِمَة وَعُذَّبَتْ بِسَبَبِ ذَلِكَ.

قَالَ النَّوَوِيِّ: «الَّذِي يَظْهَر أَنَّهَا كَانَتْ مُسْلِمَة، وَإِنَّمَا دَخَلَتْ النَّار بِهَذِهِ المَعْصِية»(476).

رحمتها والإشفاق عليها؛ لذلك نهى النبي غ عن اتخاذها غرضًا؛ فمن الإحسان إليها أن لا تُتَخذَ غرضًا، عَن ابْنِ عَبَّاسٍ ب: أَنَّ النَّبِيَّ غ قَالَ: «لَا تَتَّخِذُوا شَيْئًا فِيهِ الرُّوحُ غَرَضًا»(477).

وعن هشام بن زيد قال: دخلت مع أنس على الحكم بن أيوب فرأى

سنن الدارمي، المقدمة، ما أكرم الله به نبيه من إيمان الشجر به، برقم: (17).

صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب خمس من الدواب، برقم: (3318).

فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني: (6/ 357-358).

صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب النهي عن صبر البهائم، برقم: (1957).

غلمانًا أو فتيانًا نصبوا دجاجةً يرمونها, فقال أنس ا: «نهى النبي غ أن تصبر البهائم»(478).

بل هو ملعون على لسان النبي غ؛ فعَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ قَالَ: «مَرَّ ابْنُ عُمَرَ بِفِتْيَانٍ مِنْ قُرَيْشٍ قَدْ نَصَبُوا طَيْرًا وَهُمْ يَرْمُونَهُ وَقَدْ جَعَلُوا لِصَاحِبِ عُمَرَ بِفِتْيَانٍ مِنْ قُرَيْشٍ قَدْ نَصَبُوا طَيْرًا وَهُمْ يَرْمُونَهُ وَقَدْ جَعَلُوا لِصَاحِبِ الطَّيْرِ كُلَّ خَاطِئَةٍ مِنْ نَبْلِهِمْ، فَلَمَّا رَأَوْا ابْنَ عُمَرَ تَفَرَّقُوا فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: مَنْ فَعَلَ هَذَا إِنَّ رَسُولَ الله غ لَعَنَ مَن اتَّخَذَ شَيْئًا فِيهِ الرُّوحُ غَرَضًا» (479).

وفي رواية: «أن ابْن عُمَرَ ب دَخَلَ عَلَى يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ وَغُلامٌ مِنْ بَنِي يَحْيَى رَابِطٌ دَجَاجَةً يَرْمِيهَا فَمَشَى إِلَيْهَا ابْنُ عُمَرَ حَتَّى حَلَّهَا ثُمَّ أَقْبُلَ بِهَا وَبِالْغُلَامِ مَعَهُ، فَقَالَ: ازْجُرُوا غُلاَمَكُمْ عَنْ أَنْ يَصْبِرَ هَذَا الطَّيْرَ لِلْقَتْلِ؛ فَإِنِّي سَمِعْتُ النَّبِيَ غَنَهَى أَنْ تُصْبَرَ بَهِيمَةٌ أَوْ غَيْرُهَا لِلْقَتْلِ» (480).

وإذا ذبح حيوانًا لا بد أن يختار له أيسر الطرق لإراحَة الذَّبِيحَةِ بِتَحْدِيدِ الشَّفْرَةِ، وَتَعْجِيلِ إِمْرَارِهَا وَغَيْرِهِ, وقد أكد النبي غ على هذا الأمر

صحيح البخاري، كتاب الذبائح والصيد، باب ما يكره من المثلة والمصبورة والمجثمة، (5513).

صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب النهي عن صبر البهائم، برقم: (1958).

المثلة والمصبورة، برقم: (250) صحيح البخاري، كتاب الذبائح والصيد، باب ما يكره من المثلة والمصبورة، برقم: (2514)

<sup>(108/13)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي (المجلد الخامس) (13/ 108).

في الحديث الذي نحن بصدده: ﴿ وَأَلِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَةَ, وَلْيُوحْ ذَبِيحَتَهُ ﴾.

قال النووي: «قَوْله غ: «وَلْيُحِدَّ» هُوَ بِضَمِّ الْيَاء، يُقَال: أَحَدَّ السَّكِّين وَحَدَّدَهَا وَاسْتَحَدَّهَا بِمَعْنَى, وَلْيُرِحْ ذَبِيحَته, بِإِحْدَادِ السِّكِّين وَتَعْجِيل إِمْرَارهَا وَغَيْر ذَلِكَ, وَيُسْتَحَبّ أَلَّا يُحِدّ السِّكِّين بِحَضْرَةِ الذَّبِيحَة وَأَلَّا يَذْبَح وَاحِدَة بِحَضْرَةِ أُخْرَى وَلَا يَجُرّهَا إِلَى مَذْبَحها. وَقَوْله غ: «فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَة» عَامّ بِحَضْرَةِ أُخْرَى وَلَا يَجُرّهَا إِلَى مَذْبَحها. وَقَوْله غ: «فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَة» عَامّ فِي كُلّ قَتِيل مِنْ الذَّبَائِح, وَالْقَتْل قِصَاصًا, وَفِي حَدّ وَنَحْو ذَلِكَ. وَهَذَا الْحَدِيث مِنْ الْأَحَادِيث الْجَامِعَة لِقَوَاعِد الْإِسْلام. وَالله أَعْلَم» (482).

وقال ابن حجر: «قَالَ ابْن أَبِي جَمْرَة: فِيهِ رَحْمَة الله لِعِبَادِهِ حَتَّى فِي حَال الْقَتْل فَأَمَر بِالْقَتْل وَأَمَر بِالرِّفْقِ فِيهِ. وَيُؤْخَذ مِنْهُ قَهْره لِجَمِيع عِبَاده؛ لِأَنَّهُ لَمْ يَتْرُك لِأَحَدِ التَّصَرُف فِي شَيْء إِلَّا وَقَدْ حَدّ لَهُ فِيهِ كَيْفِيَّة >>(483).

ويقول صاحب التحفة: «وَالْإِحْسَانُ فِيهَا اخْتِيَارُ أَسْهَلُ الطُّرُقِ وَأَقَلُهَا أَلَمًا, قَالَ الْقَارِي: قَالَ عُلَمَاؤُنَا: وَكُرِهَ السَّلْخُ قَبْلَ النَّبَرُّدِ, وَكُلُّ تَعْذِيبٍ بِلَا فَائِدَةٍ لِهَذَا الْحَدِيثِ. وَلَمَا أَخْرَجَ الْحَاكِمُ فِي المُسْتَدْرَكِ عَن ابْن عَبَّاسٍ رَضِي فَائِدَةٍ لِهَذَا الْحَدِيثِ. وَلَمَا أَخْرَجَ الْحَاكِمُ فِي المُسْتَدْرَكِ عَن ابْن عَبَّاسٍ رَضِي الله تَعَالَى عَنْهُمَا: أَنَّ رَجُلًا أَصْجَعَ شَاةً يُرِيدُ أَنْ يَذْبَحَهَا, وَهُوَ يَحُدُّ شَفْرَتَهُ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ غ: «أَثُرِيدُ أَنْ تُمِيتَهَا مَوْتَتَيْنِ هَلَّ أَحْدَدْت شَفْرَتَك قَبْلَ أَنْ تُمِيتَهَا مَوْتَتَيْنِ هَلَّ أَحْدَدْت شَفْرَتَك قَبْلَ أَنْ تُصِيتَهَا مَوْتَتَيْنِ هَلَّا أَحْدَدْت شَفْرَتَك قَبْلَ أَنْ تُمِيتَهَا مَوْتَتَيْنِ هَلَّا أَحْدَدْت شَفْرَتَك قَبْلَ أَنْ تُصِيتَهَا مَوْتَتَيْنِ هَلَا أَنْ اللهُ النَّبِيُّ غ: «أَثُرِيدُ أَنْ تُمِيتَهَا مَوْتَتَيْنِ هَلَا أَنْ اللهُ النَّبِيُّ غ: وَالْمُعَالَ لَهُ النَّبِيُّ عَنْ الْنَاقِي عَنْهُمَا الْمُعْتَلِيقِهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْتَبَعَى الْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللللّهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللل

وعدم اصطيادها بغير حاجة، فعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرِو ب: أَنَّ رَسُولَ الله غَقَالَ: «مَا مِنْ إِنْسَانٍ قَتَلَ عُصْفُورًا فَمَا فَوْقَهَا بِغَيْرِ حَقِّهَا إِلَّا سَأَلَهُ الله عَزَّ وَجَلَّ عَنْهَا. قِيلَ: يَا رَسُولَ الله وَمَا حَقُّهَا؟ قَالَ: يَذْبَحُهَا فَيَأْكُلُهَا, وَلَا يَقْطَعُ رَأْسَهَا يَرْمِي بِهَا» (485).

المرجع السابق (13/ 107). (107/13)

<sup>(9/644)</sup> شرح صحيح البخاري للعسقلاني، (9/644).

نحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي (2/ 310). (484)

<sup>(4354)</sup> سنن النسائي، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة أكل العصافير، برقم: (4354).

وعدم التفرقة بين الأفراخ وأمها، فعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ الله عَنْ أَبِيهِ قَالَ: «كُنَّا مَعَ رَسُولِ الله غ فِي سَفَرِ فَانْطَلَقَ لِحَاجَتِهِ فَرَأَيْنَا حُمَّرَةً مَعَهَا فَرْخَانِ فَأَخَذْنَا فَرْخَيْهَا فَجَاءَت الحُمَّرَةُ فَجَعَلَتْ تَفْرِشُ فَجَاءَ النَّبِيُّ غ فَقَالَ: مَنْ فَجَعَ هَذِهِ بِوَلَدِهَا؟ رُدُّوا وَلَدَهَا إِلَيْهَا. وَرَأَى قَرْيَةَ نَمْلٍ قَدْ حَرَّقْنَاهَا فَقَالَ: مَنْ فَجَعَ هَذِهِ بِولَدِهَا؟ رُدُّوا وَلَدَهَا إِلَيْهَا. وَرَأَى قَرْيَة نَمْلٍ قَدْ حَرَّقْنَاهَا فَقَالَ: مَنْ حَرَّقَ هَذِهِ بِولَدِهَا؟ رُدُّوا وَلَدَهَا إِلَيْهَا. وَرَأَى قَرْيَة نَمْلٍ قَدْ حَرَّقْنَاهَا فَقَالَ: مَنْ خَرَق هَذِهِ؟ قُلْنَا: نَحْنُ. قَالَ: إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُعَذِّبَ بِالنَّارِ إِلَّا رَبُّ النَّالِ» (486).

وعدم تعذيبهم بعذاب الله، أي: حرقهم بالنار، فقد نهى النبي غ عن هذا كما في تتمة الحديث السابق: ﴿وَرَأَى قَرْيَةَ نَمْلٍ قَدْ حَرَّقْنَاهَا. فَقَالَ: مَنْ حَرَّقَ هَذِهِ؟ قُلْنَا: نَحْنُ. قَالَ: إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي أَنْ يُعَذِّبَ بِالنَّارِ إِلَّا رَبُّ النَّارِ »(487).

قَالَ الْخَطَّابِيُّ: «فِي الْحَدِيث دَلَالَة عَلَى أَنَّ تَحْرِيق بُيُوت الزَّنَابِيرِ مَكْرُوهَة وَأَمَّا النَّمْل فَالْعُذْر فِيهِ أَقَلَ، وَذَلِكَ أَنَّ ضَرَره قَدْ يَزُول مِنْ غَيْر إِحْرَاق قَالَ: وَالنَّمْل عَلَى ضَرْبَيْنِ أَحَدهما مُؤْذِ ضَرَّار فَدَفْع عَادِيَته جَائِز وَالضَّرْب الْآخَر الَّذِي لَا ضَرَر فِيه وَهُوَ الطِّوال الْأَرْجُل لَا يَجُوز قَتْله» (488).

وأن لا يقطع من البهيمة وهي حية، فقد ورد النهي فيه لأن فيه إيذاءً لها، فعن أبي وَاقد اللَّيْتِيِّ ا قَالَ: قَدِمَ النَّبِيُّ غ المَدِينَةَ وَهُمْ يَجُبُّونَ أَسْنِمَةَ الْإِلِ وَيَقْطَعُونَ أَلْيَاتِ الْغَنَمِ فَقَالَ: «مَا قُطِعَ مِنْ الْبَهِيمَةِ وَهِيَ حَيَّةٌ فَهِيَ الْإِلِ وَيَقْطَعُونَ أَلْيَاتِ الْغَنَمِ فَقَالَ: «مَا قُطِعَ مِنْ الْبَهِيمَةِ وَهِيَ حَيَّةٌ فَهِيَ الْإِلِ وَيَقْطَعُونَ أَلْيَاتِ الْغَنَمِ فَقَالَ: حَسَنٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ مَيْتَةٌ ». قَالَ أَبُو عِيسَى: «وَهَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ لَا نَعْرِفُهُ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ، وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ» (489).

وأن لا يضرب وجهها؛ كما جاء في الحديث عَنْ جَابِرٍ ا قَالَ: «نَهَى

سنن أبي داود، كتاب: الجهاد، باب: في كراهية حرق العدو بالنار، برقم: (2675) وصححه الشيخ الألباني، صحيح الجامع، (1/523), برقم: (1/523)

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup>() المرجع السابق.

<sup>(7/335)</sup> عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم آبادي، (7/335).

<sup>(1480)</sup> جامع الترمذي، كتاب الأطعمة، باب ما قطع من الحي فهو ميت، برقم:  $^{(480)}$ .

رَسُولُ الله غ عَن الضَّرْبِ فِي الْوَجْهِ, وَعَن الْوَسْمِ فِي الْوَجْهِ» (490).

يقول الإمام النووي: ﴿وَأَمَّا الضَّرْبِ فِي الْوَجْهِ فَمَنْهِي عَنْهُ فِي كُلَّ الْحَيَوَانِ الْمُحْتَرَم مِن الْآدَمِيّ وَالْحَمِير وَالْخَيْل وَالْإِبِل وَالْبِغَال وَالْغَنَم وَعَيْرِهَا, لَكِنَّهُ فِي الْآدَمِيّ أَشَدّ لِأَنَّهُ مَجْمَع الْمَحَاسِن مَعَ أَنَّهُ لَطِيف لِأَنَّهُ يَظْهَر فِيهِ أَثَر الضَّرْب وَرُبَّمَا شَانَهُ، وَرُبَّمَا آذَى بَعْضِ الْحَوَاسّ»(491).

وعدم لعنها: كما جاء عند أحمد عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ غَ فِي سَفَرٍ يَسِيرُ فَلَعَنَ رَجُلُ نَاقَةً، فَقَالَ: أَيْنَ صَاحِبُ النَّاقَةِ؟ فَقَالَ الرَّجُلُ: أَنَا. قَالَ: أَخِّرْهَا فَقَدْ أُجِبْتَ فِيهَا» (492).

وقد نهي عن اللعن بالعموم؛ لأن اللعنة ترجع إلى صاحبها إذا لم يستحقها من أرسلت إليه، فعَنْ أُمِّ الدَّرْدَاءِ قَالَتْ: سَمِعْتُ أَبَا الدَّرْدَاءِ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا لَعَنَ شَيْئًا صَعِدَت اللَّعْنَةُ إِلَى السَّمَاءِ, فَتُغْلَقُ أَبُوابُهَا دُونَهَا, ثُمَّ تَهْبِطُ إِلَى الْأَرْضِ فَتُغْلَقُ أَبُوابُهَا دُونَهَا, ثُمَّ تَأْخُذُ يَمِينًا وَشِمَالًا فَإِذَا لَمْ تَجِدْ مَسَاعًا رَجَعَتْ إِلَى الْأَرْضِ فَلَيْ لَعِنَ, فَإِنْ كَانَ لِذَلِكَ أَهْلًا وَإِلّا رَجَعَتْ إِلَى قَائِلِهَا»(493).

واللعن ليس من صفات المؤمن، كما جاء في صَحِيح مُسْلِم عَنْ أَبِي هُرَيْرَة ا: أَنَّ رَسُول الله غ قَالَ: «لَا يَنْبَغِي لِصِدِّيقِ أَنْ يَكُون لَعَّانًا» (494).

وَفِي الثِّرْمِذِيِّ عَن ابْن مَسْعُود ا قَالَ: قَالَ رَسُول الله غ: «لَيْسَ المُؤْمِن بِالطَّعَّانِ, وَلَا اللَّعَّانِ, وَلَا الْفَاحِش، وَلَا الْبَذِيء» وَقَالَ: حَدِيث حَسَن (495).

وجهه، برقم:  $()^{490}$  صحيح مسلم، كتاب اللباس والزينة، باب النهي عن ضرب الحيوان في وجهه، برقم:  $()^{490}$ 

<sup>(14/97)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي (المجلد الخامس)، (14/97).

<sup>(2/428)</sup> مسند أحمد (2/428).

سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في اللعن، برقم: (4905).

البر والصلة والآداب، باب النهي عن لعن الدواب وغيرها، برقم: (2597)

البر والصلة، باب ما جاء في اللعنة، برقم: (1977). (495)

ركوبها بالمعروف، وعدم اتخاذها منابر أو كراسي، وقد نهى عنه نبينا محمد غ، كما جاء في الحديث عن أبي هُرَيْرَةَ ا، عن النَّبيِّ غ، قال: «إيَّاكم أَنْ تَتَّذِذُوا ظُهُورَ دَوَابِّكُمْ مَنَابِرَ؛ فإنَّ الله إنَّمَا سَخَّرَهَا لَكُم لِتُبَلِّغَكُم إلى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُوا بالغِيهِ إلاَّ بِشَقِّ الأَنْفُسِ، وَجَعَلَ لَكُم الأَرْضَ فَعَلَيْهَا فاقْضُوا حَاجَاتِكُم»(496).

في الحديث مع الإقرار لحق ابن آدم من الأنعام وتسخير ها له تحذير من اتخاذ الدواب منابر وكراسي.

وظاهر الحديث يعارض فعل الرسول غ في خطبته وهو واقف على دابته كما ذكر في قصة حجة الوداع ... فَأَجَازَ رَسُولُ الله غ حَتَّى أَتَى عَرَفَةَ فَوَجَدَ الْقُبَّةَ قَدْ ضُربَتْ لَهُ بِنَمِرَةَ فَنَزَلَ بِهَا، حَتَّى إِذَا زَاغَت الشَّمْسُ أَمَرَ بِالْقَصْوَاءِ فَرُحِلَتْ لَهُ، فَأَتَى بَطْنَ الْوَادِي فَخَطَبَ النَّاسَ ... إلى أن ذكر الراوي: «ثُمَّ رَكِبَ رَسُولُ الله غ حَتَّى أَتَى المَوْقِفَ فَجَعَلَ بَطْنَ نَاقَتِهِ الْقَصْوَاءِ إِلَى الصَّخَرَاتِ وَجَعَلَ حَبْلَ المُشَاةِ بَيْنَ يَدَيْهِ، وَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَةَ فَلَمْ الْحَديث (497).

وعن أبي هُرَيرةَ ا: ﴿أَنَّ خُزاعة قَتَلُوا رَجُلًا مِن بني لَيثٍ عامَ فَتْحِ مَكةً بِقَتِيلٍ منهم قَتَلُوه، فأُخْبِرَ بذلكَ النبيُّ غ فركِبَ راحلتَه فخطَبَ»(498).

قال الخطابي: «فدل على أن الوقوف على ظهورها إذا كان لإرب أو بلوغ وطر لا يدرك مع النزول إلى الأرض جائز, وأن النهي انصرف إلى الوقوف عليها لا لمعنى يوجبه بأن يستوطنه الإنسان ويتخذه مقعدًا؛ فيتعب الدابة، ويضر بها من غير طائل»(499).

سنن أبي داود، كتاب: الجهاد، باب: الوقوف على الدابة، برقم: (2567)، وصححه الشيخ الألباني، صحيح الجامع، (1/ 523، برقم: 2691).

صحيح مسلم، كتاب الحج، باب حجة النبي غ، برقم: (1218).

صحيح البخاري، كتاب: العلم، باب كِتابة العِلم، برقم: (112). (112)

<sup>(499</sup> ينظر: معالم السنن، للخطابي.

كما أمر النبي غ بركوب الدواب بشرط صلاحيتها لذلك، عن معاذ بن أنس ا: أن رسول الله غ مرَّ على قوم وهم وقوف على دواب لهم، ورواحل، فقال لهم: «ارْكَبُوهَا سَالِمَةً، ودَعُوهَا سَالِمَةً، ولا تَتَّخِذُوهَا كَرَاسِيَّ لأحاديثكم فِي الطُّرُقِ والأسواق، فَرُبَّ مَرْكُوبَةٍ خَيْرٌ مِنْ رَاكِبِهَا، وأَكْثَرُ ذِكْرًا لله تَبَارَكَ وتَعالى مِنْهُ» (500).

فالحديث فيه نهي عن ركوبها وهي غير مستطيعة على الحمل، وعن اتخاذها كراسي، ومفهومه جواز ركوبها في حالة صلاحها وعدم اتخاذها كراسي.

وأن يستعملها في الأغراض التي خلقت لأجلها، فعن أبي هريرة ا قال: صلى رسول الله غ صلاة الصبح ثم أقبل على الناس فقال: «بينا رجل يسوق بقرة إذ ركبها فضربها، فقالت: إنا لم نخلق لهذا, إنما خلقنا للحرث. فقال الناس: سبحان الله بقرة تكلم!! فقال: فإني أومن بهذا أنا وأبو بكر وعمر وما هما ثمَّ. وبينما رجل في غنمه إذ عدا الذئب فذهب منها بشاة, فطلب حتى كأنه استنقذها منه. فقال له الذئب: هذا استنقذتها مني فمن لها يوم السبع يوم لا راعي لها غيري. فقال الناس: سبحان الله ذئب يتكلم!! قال: فإني أومن بهذا أنا وأبو بكر وعمر وما هما ثمَّ»(501).

قال الحافظ في الفتح: أُسْتُدِلَّ بِهِ عَلَى أَنَّ الدَّوَابَ لَا تُسْتَعْمَل إِلَّا فِيمَا جَرَت الْعَادَة بِاسْتِعْمَالِهَا فِيهِ، وَيَحْتَمِل أَنْ يَكُون قَوْلَهَا إِنَّمَا خُلِقْنَا لِلْحَرْثِ لِلْإِشَارَةِ إِلَى مُعْظَم مَا خُلِقَتْ لَهُ, وَلَمْ تُرِد الْحَصْر فِي ذَلِكَ؛ لِأَنَّهُ غَيْر مُرَاد النَّافَة إِلَى مُعْظَم مَا خُلِقَتْ لَهُ وَلَمْ تُرِد الْحَصْر فِي ذَلِكَ؛ لِأَنَّهُ غَيْر مُرَاد النَّقَاقَ (502). التَّفَاقَ لِأَنَّ مِنْ أَجْل مَا خُلِقَتْ لَهُ أَنَّهَا تُذْبَح وَتُؤْكَل بِالْإِنَّفَاق (502).

فيفهم مما سبق: أن الإحسان مطلوب مع جميع الخلائق حتى مع

المسند، الإمام أحمد (3/439)، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد، كتاب: الأذكار، باب: (17156), مركوبة أكثر ذكرًا لله من راكبها، برقم: (17156)، وقال: رواه أحمد وإسناده حسن.

صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الغار، برقم: (3471).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (6/518).



الحيوانات؛ فأين حقوق الحيوان، ومنظمات حقوق الإنسان، وغيرها لتدرس هذه المقررات العظيمة مع الحيوان، فكيف مع الإنسان؟!

□◀ ▶□



### المبحث التاسع الإحسان مع الجمادات

إن الإسلام اهتم بحفظ الجمادات أيضًا؛ لأنها خلقت بإذن الله، وكل الخلائق تعبد الله بالتسبيح والتمجيد له، كما قال تعالى: (كككككككككك لخلائق تعبد الله بالتسبيح والإسراء:44].

يقول ابن كثير: «وقوله: ( گ گ گ گ ل ن و ما من شيء من المخلوقات إلا يسبح بحمد الله، (ل ل ل الله) أي: لا تفقهون تسبيحهم أيها الناس لأنها بخلاف لغتكم، و هذا عام في الحيوانات والنبات والجماد. و هذا أشهر القولين»(503).

يقول ابن كثير: «إذا كان الجبل في غلظه وقساوته لو فهم هذا القرآن فتدبر ما فيه لخشع وتصدع من خوف الله لأ فكيف يليق بكم أيها البشر أن لا تلين قلوبكم وتخشع وتتصدع من خشية الله؟!»(504).

وقال تعالى: (چچچچچچچچچچچد دِتددددد () [الرعد: 31].

والجواب محذوف وهو: (لكان هذا القرآن). لكن حذف إيجازًا لما في ظاهر الكلام من الدلالة عليه(505).

قال أبو جعفر الطبري: «يعنى بذلك جل ثناؤه: وإن من الحجارة لما

نفسير القرآن العظيم لابن كثير، (5/76).

<sup>(8/105)</sup> المرجع السابق (8/105).

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، المجلد الخامس، (9/319).

يهبط، أي: يتردى من رأس الجبل إلى الأرض والسفح من خوف الله وخشيته» $(^{506})$ .

وكما جاء في الحديث عن عبد الله ا قال: «كنا نعد الآيات بركة وأنتم تعدونها تخويفًا كنا مع رسول الله غ في سفر فقل الماء؛ فقال: اطلبوا فضلة من ماء. فجاءوا بإناء فيه ماء قليل، فأدخل يده في الإناء ثم قال: حي على الطهور المبارك والبركة من الله. فلقد رأيت الماء ينبع من بين أصابع رسول الله غ، ولقد كنا نسمع تسبيح الطعام و هو يؤكل» (507).

ومن الجمادات ما كانت تعظم النبي غ وتمتثل بأمره؛ كما جاء في المحديث ذكر مَشْي إِحْدَى الشَّجَرَتَيْنِ إِلَى الْأُخْرَى حِين دَعَاهُمَا النَّبِيّ غ؛ فعَنْ جَابِرٍ ل قَالَ: ﴿خَرَجْتُ مَعَ النَّبِيِّ غ فِي سَفَرٍ، وَكَانَ لَا يَأْتِي الْبَرَازَ حَتَّى يَتَغَيَّبَ فَلَا يُرَى, فَنَزَلْنَا بِفَلَاةٍ مِنْ الْأَرْضِ لَيْسَ فِيهَا شَجَرٌ وَلَا عَلَمٌ فَقَالَ: يَا جَابِرُ! اجْعَلْ فِي إِدَاوَتِكَ مَاءً ثُمَّ انْطَلِقْ بِنَا. قَالَ: فَانْطَلَقْنَا حَتَّى لَا نُرَى فَإِذَا هُوَ بِشَجَرَتَيْنِ بَيْنَهُمَا أَرْبَعُ أَذْرُعٍ فَقَالَ: يَا جَابِرُ! انْطَلِقْ إِلَى هَذِهِ الشَّجَرَةِ فَقُلْ: يُقَلْ لَكِ الحَقِي بِصَاحِبَتِكِ حَتَّى أَجْلِسَ خَلْفَكُمَا، فَرَجَعَتْ إِلَيْهَا، فَجَلَسَ رَسُولُ الله غ خَلْفَهُمَا، ثُمَّ رَجَعَتَا إِلَى مَكَانِهِمَا...» الحديث (508).

ومنها ما كانت تسلم عليه، فعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «إِنِّي لَأَعْرِفُهُ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أَبْعَثَ؛ إِنِّي لَأَعْرِفُهُ الْآنَ»(509).

يقول الإمام النووي: «فِيهِ مُعْجِزَة لَهُ غ. وَفِي هَذَا إِثْبَات التَّمْيِيز فِي بَعْض الْجَمَادَات، وَهُوَ مُوَافِق لِقَوْلِهِ تَعَالَى فِي الْحِجَارَة: (وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ)، وَقَوْله تَعَالَى: (وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ)، وَفِي هَذِهِ

المبري (2/ 135). جامع البيان عن تأويل آي القرآن لأبي جعفر الطبري (2/ 135).

صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة، برقم: (3579).

سنن الدارمي، المقدمة، ما أكرم الله به نبيه من إيمان الشجر به، برقم: (17).

صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب فضل نسب النبي غ وتسليم...، برقم: (2277).

الْآية خِلَاف مَشْهُور وَالصَّحِيح أَنَّهُ يُسَبِّحُ حَقِيقَة وَيَجْعَلُ الله تَعَالَى فِيهِ تَمْيِيزًا بِحَسْبِهِ كَمَا ذَكَرْنَا وَمِنْهُ الْحَجَرِ الَّذِي فَرَّ بِتَوْبِ مُوسَى غ وَكَلَام النَّبِيّ الذِّرَاعِ المَسْمُومَة وَمَشْي إِحْدَى الشَّجَرَتَيْنِ إِلَى الْأُخْرَى حِين دَعَاهُمَا النَّبِيّ غ وَأَشْبَاه ذَلِكَ» (510).

وكذلك ما ثبت أن الجذع بكى حينما قام النبي غ على المنبر وترك الجذع؛ فعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله ب: أَنَّ امْرَأَةً مِن الْأَنْصَارِ قَالَتْ لِرَسُولِ الله غ: «يَا رَسُولَ الله! أَلَا أَجْعَلُ لَكَ شَيْئًا تَقْعُدُ عَلَيْهِ؛ فَإِنَّ لِي غُلَامًا نَجَّارًا، قَالَ: غ: «يَا رَسُولَ الله! أَلَا أَجْعَلُ لَكَ شَيْئًا تَقْعُدُ عَلَيْهِ؛ فَإِنَّ لِي غُلَامًا نَجَّارًا، قَالَ: إِنْ شِئْتِ. قَالَ: فَعَمِلَتْ لَهُ الْمِنْبَرِ فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الجُمُعَةِ قَعَدَ النَّبِيُّ غ عَلَى الْمِنْبَرِ الَّذِي صُنِعَ، فَصَاحَت النَّخْلَةُ الَّتِي كَانَ يَخْطُبُ عِنْدَهَا حَتَّى كَادَتْ تَلْشَقُّ، فَنَزَلَ النَّبِيُّ غ حَتَّى أَخَذَهَا فَضَمَّهَا إلَيْهِ فَجَعَلَتْ تَئِنُّ أَنِينَ الصَّبِيِّ الَّذِي يُسْكَّتُ حَتَّى السَّبِيِّ الَّذِي يُسْكَّتُ حَتَّى السَّتَقِرَّتْ وَالَ: بَكَتْ عَلَى مَا كَانَتْ تَسْمَعُ مِن الذِّكُرِ»(511).

وعند الترمذي بلفظ: «حَنَّ الجذع حنين الناقة». فعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا «أَنَّ رَسُولَ الله غ خَطَبَ إِلَى لِزْقِ جِذْع، وَاتَّخَذُوا لَهُ مِنْبَرًا, فَخَطَبَ عَلَيْهِ فَحَنَّ الجِدْعُ حَنِينَ النَّاقَةِ، فَنَرَلَ النَّبِيُّ غُ فَمَسَّهُ فَسَكَنَ». قَالَ أَبُو عِيسَى: وَحَدِيثُ أَنَسٍ هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ (512).

وكما ثبت للنبي موسى عليه السلام أن الحجر فر بثيابه بأمر من ربه؛ لكي يبرأ موسى من العيب الذي كان يتهمه قومه، فعَنْ أَبِي هُرَيْرةَ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «إِنَّ مُوسَى كَانَ رَجُلًا حَبِيًّا سِتِّيرًا لَا يُرَى مِنْ جِلْدِهِ شَيْءٌ اسْتِحْيَاءً مِنْهُ، فَآذَاهُ مَنْ آذَاهُ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ؛ فَقَالُوا: مَا يَسْتَتِرُ هَذَا التَّسَتُّرُ إِلَّا مِنْ عَيْبٍ بِجِلْدِهِ؛ إِمَّا بَرَصُّ وَإِمَّا أُدْرَةٌ وَإِمَّا آفَةٌ، وَإِنَّ الله أَرَادَ أَنْ يُبَرِّنَهُ مِمَّا قَالُوا لِمُوسَى فَخَلا يَوْمًا وَحْدَهُ فَوضَعَ ثِيَابَهُ عَلَى الحَجَرِ ثُمَّ اغْتَسَلَ, فَلَمَّا فَرَغَ أَقْبَلَ إِلَى ثِيَابِهِ لِيَأْخُذَهَا وَإِنَّ الحَجَرَ عَدَا بِثَوْبِهِ، فَأَخَذَ مُوسَى اغْتَسَلَ, فَلَمَّا فَرَعَ أَقْبَلَ إِلَى ثِيَابِهِ لِيَأْخُذَهَا وَإِنَّ الحَجَرَ عَدَا بِثَوْبِهِ، فَأَخَذَ مُوسَى

المجلد الخامس)، (36/36- 37). شرح صحيح مسلم للنووي، (المجلد الخامس)، (15/36- 37).

البيوع، باب النجار، برقم: (2095). محيح البخاري، كتاب البيوع، باب النجار، برقم: (2095).

الترمذي، كتاب المناقب، باب في آيات إثبات نبوة النبي، برقم: (3627).

عَصَّاهُ وَطَلَبَ الْحَجَرَ فَجَعَلَ يَقُولُ: ثَوْبِي حَجَرُ. ثَوْبِي حَجَرُ. حَتَّى انْتَهَى إِلَى مَلَإٍ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ فَرَأُوهُ عُرْيَانًا أَحْسَنَ مَا خَلَقَ الله، وَأَبْرَأَهُ مِمَّا يَقُولُونَ وَقَامَ الْحَجَرُ فَأَخَذَ ثَوْبَهُ فَلَبِسَهُ، وَطَفِقَ بِالْحَجَرِ ضَرْبًا بِعَصَاهُ؛ فَوَالله إِنَّ بِالْحَجَرِ لَنَدَبًا مِنْ أَثَرِ ضَرْبِهِ ثَلَاثًا أَوْ أَرْبَعًا أَوْ خَمْسًا، فَذَلِكَ قَوْلُهُ: (يَا أَيُّهَا إِنَّ بِالْحَجَرِ لَنَدَبًا مِنْ أَثَرِ ضَرْبِهِ ثَلَاثًا أَوْ أَرْبَعًا أَوْ خَمْسًا، فَذَلِكَ قَوْلُهُ: (يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ اللهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللهِ وَجِيهًا) [الأحزاب:69]»(513).

يقول ابن حجر: «وَفِيهِ أَنَّ الْأَنْبِيَاءَ فِي خَلْقِهِمْ وَخُلُقِهِمْ عَلَى غَايَةِ الْكُمَالِ وَأَنَّ مَنْ نَسَبَ نَبِيًّا مِن الْأَنْبِيَاءِ إِلَى نَقْصٍ فِي خِلْقَتِهِ فَقَدْ آذَاهُ، وَيُخْشَى عَلَى فَاعِلِهِ الْكُفْرُ. وَفِيهِ مُعْجِزَةٌ ظَاهِرَةٌ لِمُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ, وَأَنَّ الْآدَمِيَّ يَغْلِبُ عَلَيْهِ طِبَاعُ الْبَشَرِ؛ لِأَنَّ مُوسَى عَلِمَ أَنَّ الْحَجَرَ مَا سَارَ بِثَوْبِهِ إِلَّا بِأَمْرٍ يَغْلِبُ عَلَيْهِ طِبَاعُ الْبَشَرِ؛ لِأَنَّ مُوسَى عَلِمَ أَنَّ الْحَجَرَ مَا سَارَ بِثَوْبِهِ إِلَّا بِأَمْرٍ مِن الله وَمَعَ ذَلِكَ عَامَلَهُ مَعْ المَلَةُ مَنْ يَعْقِلُ حَتَّى ضَرَبَهُ. وَيُحْتَمَلُ أَنَّهُ أَرَادَ بَيَانَ مُعْجِزَةٍ أُخْرَى لِقَوْمِهِ بِتَأْثِيرِ الضَّرْبِ بِالْعَصَا فِي الْحَجَرِ» (514).

فيتضح مما سبق: أن لله آيات بينات في خلقه، فلا يقدم الإنسان على إفساده؛ لأن الله لا يحب الفساد، وبالعكس يحفظها ويستفيد منها بالمعروف من دون إسراف ولا تقتير، ولذلك نهى النبي غ من الإسراف في الماء وإن كان الإنسان على نهر جار، فعَنْ عَبْدِ الله بْنِ عَمْرو ب: أَنَّ رَسُولَ الله غ مَرَّ بِسَعْدٍ وَهُوَ يَتَوَضَّأُ، فَقَالَ: «مَا هَذَا السَّرَفُ؟ فَقَالَ: أَفِي الْوُضُوءِ إِسْرَافٌ؟ قَالَ: نَعَمْ. وَإِنْ كُنْتَ عَلَى نَهَر جَارِ»(515).

قال صاحب عون المعبود: «أَجْمَعَ الْعُلَمَاء عَلَى النَّهْي عَن الْإِسْرَاف فِي الْمَاء وَلَوْ فِي شَاطِئ الْبَحْر, لمَا أَخْرَجَهُ أَحْمَد وَابْن مَاجَهُ عَن عَبْد الله بْن

صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الخضر مع موسى، برقم: (3404). والآية من [الأحزاب:69].

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني (6/438).  $^{514}$ 

مسند المخه، كتاب الطهارة، باب ما جاء في القصد في الوضوء، برقم: (425)، ومسند ((2/221))، ومسند المكثرين (2/221).

عَمْرُو بِ: ﴿أَنَّ النَّبِيِّ غِ مَرَّ بِسَعْدٍ وَهُوَ يَتَوَضَّا ﴿ فَقَالَ: مَا هَذَا السَّرَفُ يَا سَعْد؟ قَالَ: أَفِي الْوُضُوء سَرَف؟ قَالَ: نَعَمْ وَإِنْ كُنْت عَلَى نَهَر جَارِ ﴾ (516).

فليحرص الإنسان على مبدأ الإحسان مع جميع الخلائق من الحيوانات والجمادات، وإن المسلم ليؤجر بكل شيء تستفيد منه ذوات الأرواح, كما جاء في الحديث عَن أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَغْرِسُ غَرْسًا, أَوْ يَزْرَعُ زَرْعًا, فَيَأْكُلُ مِنْهُ طَيْرٌ, أَوْ إِنْسَانٌ, أَوْ بَهِيمَةٌ, إِلَّا كَانَ لَهُ بِهِ صَدَقَةٌ»(517).

فهذه بعض الآداب وطرق الإحسان إلى الحيوانات والجمادات، فليبذل الإنسان ما فيه قصارى جهده على إيصال النفع إلى جميع الخلائق بما استطاع إليه سبيلًا، ويمسك شره عنها، عسى أن يكون من عباده الصالحين.

(1/170) عون المعبود شرح سنن أبى داود للعظيم آبادي، (1/170).

<sup>0517)</sup> صحيح البخاري، كتاب المزارعة، باب فضل الزرع والغرس، برقم: (2320).

# الوقفة السادسة الإحسان في العمل

إن ديننا يحث المسلم على الإحسان في كل شيء، حتى في عمله ووظيفته وصناعته ومهاراته وزراعته.

ومن الإحسان في العمل أن يقوم بالعمل حق قيامه من الإنجاز والإتقان وضبط المواعيد، قال تعالى: (ژژژژك) [المائدة: 1]، وقال النبي غ: «إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملا أن يتقنه»(518).

يقول الشيخ الجزائري: «وهو- الإحسان- في الأعمال البدنية بإجادة العمل، وإتقان الصنعة، وبتخليص سائر الأعمال من الغش»(519).

ومن الإحسان في الزراعة: احتساب الأجر فيها, فقد جاء في الحديث عَن أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَا مِنْ مُسْلِم يَغْرِسُ غَرْسًا، أَوْ يَزْرَعُ زَرْعًا؛ فَيَأْكُلُ مِنْهُ طَيْرٌ, أَوْ إِنْسَانٌ, أَوْ بَهِيمَةٌ, إِلَّا كَانَ لَهُ بِهِ صَدَقَةٌ ( إِلَّا كَانَ لَهُ بِهِ صَدَقَةٌ ( (520)).

يقول النووي: «فِي هَذِهِ الْأَحَادِيث فَضِيلَة الْغَرْس, وَفَضِيلَة الزَّرْع, وَمَا تَوَلَّدَ مِنْهُ إِلَى يَوْم وَأَنَّ أَجْر فَاعِلِي ذَلِكَ مُسْتَمِرٌ مَا دَامَ الْغِرَاس وَالزَّرْع, وَمَا تَوَلَّدَ مِنْهُ إِلَى يَوْم الْقِيَامَة. وَقَدْ اخْتَلَفَ الْعُلَمَاء فِي أَطْيَب المَكَاسِب وَأَفْضَلَهَا، فَقِيلَ: التِّجَارَة, وَقِيلَ: الصَّنْعَة بِالْيَدِ، وَقِيلَ: الزِّرَاعَة. وَهُو الصَّحِيح, وَفِي هَذِهِ الْأَحَادِيث وَقِيلَ: الزِّرَاعَة. وَهُو الصَّحِيح, وَفِي هَذِهِ الْأَحَادِيث أَيْضًا أَنَّ الثَّوَاب وَالْأَجْر فِي الْآخِرَة مُخْتَص بِالمُسْلِمِينَ, وَأَنَّ الْإِنْسَان يُثَاب عَلَى مَا سُرِقَ مِنْ مَالِه أَوْ أَتْلَقَتْهُ دَابَّة أَوْ طَائِر وَنَحْوهما» (521).

حسنه الألباني في صحيح الجامع الصغير ، برقم: (1880).

<sup>(</sup>صُ:51 - 153) بتصرف. المسلم للشيخ أبي بكر الجزائري، (صُ:52 - 153) بتصرف.

محيح البخاري، كتاب المزارعة، باب فضلُ الزرع والغرس إذا أكل منه، برقم: (2320).

مسلم للنووي، المجلد الرابع، (10/ 213). (521)

وكما نعلم أن الأنصار كانوا يشتغلون بالزراعة كما يقول الصحابي رافع ا: «كُنَّا أَكْثَرَ أَهْلِ المَدِينَةِ حَقْلًا وكَانَ أَحَدُنَا يُكْرِي أَرْضَهُ فَيَقُولُ: هَذِهِ الْقِطْعَةُ لِي وَهَذِهِ لَكَ فَرُبَّمَا أَخْرَجَتْ ذِهِ وَلَمْ تُخْرِجْ ذِهِ فَنَهَاهُم النَّبِيُّ غ»(522).

وألا يلهو الإنسان بزراعته عن ذكر الله وعن الجهاد؛ لأنه ورد وعيد على صاحبه، فعَنْ أَبِي أُمَامَةَ الْبَاهِلِيِّ ا قَالَ: وَرَأَى سِكَّةً وَشَيْئًا مِنْ آلَةِ الْحَرْثِ فَقَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ غ يَقُولُ: ﴿لَا يَدْخُلُ هَذَا بَيْتَ قَوْمٍ إِلَّا أَدْخَلَهُ الله الذُّلَ» (523).

يقول ابن حجر: «إِمَّا أَنْ يُحْمَل مَا وَرَدَ مِن الذَّمِّ عَلَى عَاقِبَة ذَلِكَ وَمَحَلَّه مَا إِذَا اِشْتَغَلَ بِهِ فَضَيَّعَ بِسَبَيهِ مَا أُمِرَ بِحِفْظِهِ, وَإِمَّا أَنْ يُحْمَل عَلَى مَا إِذَا لَمْ يُضَيِّع إِلَّا أَنَّهُ جَاوَزَ الْحَدِّ فِيهِ. وَالَّذِي يَظْهَر أَنَّ كَلَام أَبِي أُمَامَةَ مَحْمُول عَلَى مَنْ يَتَعَاطَى ذَلِكَ بِنَفْسِهِ أَمَّا مَنْ لَهُ عُمَّال يَعْمَلُونَ لَهُ وَأَدْخَلَ دَارِه الْآلَة المَدْكُورَة لِتُحْفَظ لَهُمْ فَلَيْسَ مُرَادًا» (524).

فيفهم مما سبق: أن الاشتغال بالزراعة ليس منهيًا عنه بالعموم-وبالأخص إذا قام الإنسان بزكاتها؛ لأن من أهل الجنة من يشتهي الزرع؛ كما جاء في الحديث عَن أَبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ النَّبِيَّ غ كَانَ يَوْمًا يُحَدِّثُ وَعِنْدَهُ وَعِنْدَهُ وَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ اسْتَأْذَنَ رَبَّهُ فِي الزَّرْعِ وَكُلُّ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ اسْتَأْذَنَ رَبَّهُ فِي الزَّرْعِ وَكُلِّ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ اسْتَأْذَنَ رَبَّهُ فِي الزَّرْعِ فَقَالَ لَهُ: أَلَسْتَ فِيمَا شِئْتَ قَالَ: بَلَى وَلَكِنِّي أُحِبُّ أَنْ أَنْ رَعَ قَالَ: فَبَذَرَ فَبَادَرَ الطَّرْفَ نَبَاتُهُ وَاسْتِحْصَادُهُ فَكَانَ أَمْتَالَ الْجِبَالِ، فَيَقُولُ الله: دُونَكَ يَا الطَّرْفَ نَبَاتُهُ وَاسْتِحْصَادُهُ فَكَانَ أَمْتَالَ الْجِبَالِ، فَيَقُولُ الله: دُونَكَ يَا الْأَعْرَابِيُّ: وَالله لَا تَجِدُهُ إِلَّا قُرَشِيًّا أَوْ الله الْمُعْرَابِيُّ: وَالله لَا تَجِدُهُ إِلَّا قُرَشِيًّا أَوْ أَنْ أَنْصَارِيًّا فَإِنَّهُمْ أَصْحَابُ زَرْع، وَأَمَّا نَحْنُ فَلَسْنَا بِأَصْحَابِ زَرْع, فَضَحِكَ أَنْصَارِيًّا فَإِنَّهُمْ أَصْمَارِيًّا فَإِنَّهُمْ أَصْمَارِيًّا فَإِنَّهُمْ أَصْمَادِيً

صحيح البخاري، كتاب المزارعة، باب ما يكره من الشروط في المزارعة، برقم: (2332).

صحيح البخاري، كتاب المزارعة، باب ما يحذر من عواقب الاشتغال بآلة الزرع، برقم: (2321).

فتح البأري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (5/5).

النَّبِيُّ غ>>(525).

قال ابن حجر: «قَالَ ابْنِ المُنِير: وَجْهه: أَنَّهُ نُبِّهَ بِهِ عَلَى أَنَّ أَحَادِيثِ النَّهْي عَن كِرَاء الْأَرْضِ إِنَّمَا هِيَ عَلَى التَّنْزِيه لَا عَلَى الْإِيجَابِ لِأَنَّ الْعَادَة فِيمَا يَحْرِصِ عَلَيْهِ ابْنِ آدَم أَنَّهُ يُحِبِّ اسْتِمْرَار الانْتِفَاع بِهِ، وَبَقَاء حِرْصِ هَذَا الرَّجُل عَلَى النَّرْع حَتَّى فِي الْجَنَّة دَلِيل عَلَى أَنَّهُ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ وَلَوْ كَانَ الرَّجُل عَلَى الزَّرْع حَتَّى فِي الْجَنَّة دَلِيل عَلَى أَنَّهُ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ وَلَوْ كَانَ يَعْتَقِد تَحْرِيم كِرَاء الْأَرْضِ لَفَطَمَ نَفْسه عَنِ الْحِرْصِ عَلَيْهَا حَتَّى لَا يَثْبُت هَذَا الْقُورِ فِي ذِهْنه هَذَا الثُّبُوت» (526).

واستعمال الطرق المباحة في الزراعة لزيادة الإنتاج، فهذا لا ينافي التوكل، بل هذا من التدبير الجائز، كما جاء في الحديث أن النبي غ نهى عن تأبير النخل، ثم أباحه حينما نقص الإنتاج، وذكر قاعدة مهمة في امتثال أوامره، فعن رَافِع بْن خَدِيج ا قَالَ: قَدِمَ نَبِيُّ الله غ المَدِينَةَ وَهُمْ يَأْبُرُونَ النَّخْلَ يَقُولُونَ: يُلَقِّدُونَ النَّخْلَ فَقَالَ: «مَا تَصْنَعُونَ؟» قَالُوا: كُنَّا نَصْنَعُهُ. قَالَ: «لَعَلَّكُمْ لَوْ لَمْ تَفْعَلُوا كَانَ خَيْرًا». فَتَرَكُوهُ فَنَفَضَتْ أَوْ فَنَقَصَتْ. قَالَ: فَذَكَرُوا ذَلِكَ لَهُ؛ فَقَالَ: «إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ إِذَا أَمَرْ تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ دِينِكُمْ فَخُذُوا بِهِ وَإِذَا أَمَرْ تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ دِينِكُمْ فَخُذُوا بِهِ وَإِذَا أَمَرْ تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ رَأْي فَإِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ »(527).

فيفهم من هذا الحديث: أن «التكنولوجيا» الزراعية الحديثة، و«التقنية» التي تزيد القدرة الإنتاجية للزرع يستحب استعمالها، والاستفادة من منافعها، وأن هذا لا ينافي التوكل، بل هو من الأخذ بالأسباب المشروعة.

وإخراج زكاتها: وقد جاء في الحديث عن ابن عمر ب، النّبِيّ غ قَالَ: «فِيمَا سَقَت السَّمَاءُ وَالْعُيُونُ أَوْ كَانَ عَثَرِيًّا الْعُشْرُ, وَمَا سُقِيَ بِالنَّصْح نِصْفُ

صحيح البخاري، كتاب المزارعة، باب كراء الأرض بالذهب والفضة، برقم: (2348).

فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، (5/27).

صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب وجوب امتثال ما قاله شرعًا دون ما ذكر... برقم: (2362).

الْعُشْر »(<sup>528</sup>).

ويرجع إلى كتب الفقه لمعرفة التفاصيل في مقدار الزكاة.

وإخراج الزكاة سبب النماء في الإنتاج والعصمة من الآفات، وأن الله يحفظه من كل مكروه, ويبارك في عمله, كما ذكر النبي غ قصة رجل من بنى إسرائيل الذي كان يراعى حقوق العباد في زرعه؛ فعَن أبي هُرَيْرَةَ ا، عَن النَّبِيِّ غَ قَالَ: «بَيْنَا رَجُلٌ بِفَلَاةٍ مِنْ الْأَرْضِ فَسَمِعَ صَوْتًا فِي سَحَابَةٍ: اسْقِ حَدِيقَةَ فُلَانِ! فَتَنَحَّى ذَلِكَ السَّحَابُ, فَأَفْرَغَ مَاءَهُ فِي حَرَّةٍ, فَإِذَا شَرْجَةٌ مِنْ تِلْكَ الشِّرَاجِ قَدْ اسْتَوْ عَبَتْ ذَلِكَ المَاءَ كُلَّهُ، فَتَتَبَّعَ المَاءَ، فَإِذَا رَجُلٌ قَائِمٌ فِي حَدِيقَتِهِ يُحَوِّلُ الْمَاءَ بِمِسْحَاتِهِ فَقَالَ لَهُ: يَا عَبْدَ الله مَا اسْمُكَ؟ قَالَ: فُلَانُ. لِلاسْمِ الَّذِي سَمِعَ فِي السَّحَابَةِ, فَقَالَ لَهُ: يَا عَبْدَ الله! لِمَ تَسْأَلُنِي عَن اسْمِي؟ فَقَالَ: إِنِّي سَمِعْتُ صَوْتًا فِي السَّحَابِ الَّذِي هَذَا مَاؤُهُ يَقُولُ: اسْقِ حَدِيقَةَ فُلَانِ لِاسْمِكَ, قَمَا تَصْنَعُ فِيهَا؟ قَالَ: أَما إِذْ قُلْتَ هَذَا؛ فَإِنِّي أَنْظُرُ إِلَى مَا يَخْرُجُ مِنْهَا فَأَتَصَدَّقُ بِثُلْثِهِ وَآكُلُ أَنَا وَعِيَالِي ثُلُثًا، وَأَرُدُّ فِيهَا ثُلُثَهُ...»، وفي رواية: «وَ أَجْعَلُ ثُلْثَهُ فِي الْمَسَاكِينِ وَالسَّائِلِينَ وَابْنِ السَّبِيلِ»(529).

قال النووي في شرحه: «وَفِي الْحَدِيث فَضْل الصَّدَقَة وَالْإِحْسَان إِلَى المَسَاكِين، وَأَبْنَاء السَّبِيل, وَفَصْل أَكُل الْإِنْسَان مِنْ كَسْبِه, وَالْإِنْفَاق عَلَى الْعيَال».

وإن البخل وإمساك اليد يستوجب رفع البركة منه، وحلول غضب الله على صاحبه، كما يجلب الدمار والهلاك لزرعه، وإصابة أفات سماوية لحقله، وقصة أصحاب الجنة خير دليل وأصدق شاهد على قولنا؛ فلما بخلوا وأرادوا منع الفقراء والمساكين من الوصول إلى حديقتهم أنزل الله على حديقتهم آفة سماوية فاستحالت عن النضارة والزهرة وكثرة الثمار

صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب: العشر فيما يسقى من ماء السماء وبالماء الجاري،  $^{528}$ 

<sup>(2984)</sup> صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب الصدقة في المساكين، برقم: (2984).

إلى أن صارت سوداء مدلهمة، لا ينتفع بشيء منها. قال تعالى: (بپ پ پپ  $_{\text{}}$   $_{\text{}}$ 

يقول ابن كثير: «ذكر بعض السلف أن هؤلاء قد كانوا من أهل اليمن، وقيل: كانوا من أهل الحبشة، وكان أبوهم قد خلف لهم هذه الجنة، وكانوا من أهل الكتاب، وقد كان أبوهم يسير فيها سيرة حسنة، فكان ما استغله منها يرد فيها ما يحتاج إليه، ويدخر لعياله قوت سنتهم، ويتصدق بالفاضل فلما مات وورثه بنوه، قالوا: لقد كان أبونا أحمق؛ إذ كان يصرف من هذه شيئًا للفقراء، ولو أنا منعناهم لتوفر ذلك علينا فلما عزموا على ذلك عوقبوا بنقيض قصدهم، فأذهب الله ما بأيديهم بالكلية، ورأس المال والربح والصدقة، فلم يبق لهم شيء»(530).

وكما جاء في الحديث عن أبي هُرَيْرَةَ ا، أَنَّ النَّبِيَّ غَ قَالَ: «مَا مِنْ يَوْمٍ يُصْبِحُ الْعِبَادُ فِيهِ إِلَّا مَلَكَانِ يَنْزِلَانِ، فَيَقُولُ أَحَدُهُمَا: اللَّهَمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلَفًا وَيَقُولُ الْآخَرُ: اللَّهَمَّ أَعْطِ مُمْسِكًا تَلَفًا»(531).

قال النووي: «قَالَ الْعُلَمَاء: هَذَا فِي الْإِنْفَاق فِي الطَّاعَات وَمَكَارِم الْأَخْلَاق وَعَلَى الْعِيَال وَالضِّيفَان وَالصَّدَقَات وَنَحْو ذَلِكَ, بِحَيْثُ لَا يُذَمُّ وَلَا يُسَمَّى سَرَفًا، وَالْإِمْسَاكَ المَذْمُوم هُوَ الْإِمْسَاكَ عَن هَذَا»(532).

ومن الإحسان في الصناعة: أن يجيدها ويتقنها؛ لأن الغش في جميع الأمور منهي عنه، فعلى المسلم أن يتجنب الغش في جميع أعماله، فقد ورد الوعيد الشديد في ذلك، كما جاء في الحديث عَن أبي هُرَيْرَةَ ا أَنَّ رَسُولَ الله

نفسير القرآن العظيم لابن كثير، (8/223).

صحیح البخاري، كتاب الزكاة، باب قول الله: ( $^{4}$   $^{4}$   $^{6}$   $^{531}$  ) برقم: (1442).

<sup>(7/ 95)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، (المجلد الثالث) ((7/ 95)).



غ قَالَ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاحَ فَلَيْسَ مِنَّا، وَمَنْ غَشَّنَا فَلَيْسَ مِنَّا»(533).

وعند الترمذي تفصيل لهذه الواقعة، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ مرَّ عَلَى صُبْرَةٍ مِنْ طَعَامٍ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهَا, فَنَالَتْ أَصَابِعُهُ بَلَلًا فَقَالَ: «يَا عَمَرَ عَلَى صُبْرَةٍ مِنْ طَعَامٍ فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهَا, فَنَالَتْ أَصَابِعُهُ بَلَلًا فَقَالَ: «أَفَلَا صَاحِبَ الطَّعَامِ مَا هَذَا؟» قَالَ: أَصَابَتْهُ السَّمَاءُ يَا رَسُولَ الله. قَالَ: «أَفَلَا جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطَّعَامِ حَتَّى يَرَاهُ النَّاسُ؟» ثُمَّ قَالَ: «مَنْ عَشَ فَلَيْسَ مِنَّا» قَالَ جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطَّعَامِ حَتَّى يَرَاهُ النَّاسُ؟» ثُمَّ قَالَ: «مَنْ عَشَ فَلَيْسَ مِنَّا» قَالَ أَبُو عِيسَى: «حَدِيثُ أَبِي هُرَيْرَةَ حَدِيثٌ حَسَنُ صَحِيحٌ، وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ أَهُلُو الْعِشَ وَقَالُوا: الْغِشُّ حَرَامٌ»(534).

يقول صاحب التحفة: قَالَ النَّوَوِيُّ: «كَذَا فِي الْأُصُولِ، وَمَعْنَاهُ: مِمَّن اهْتَدَى بِهَدْيِي، وَاقْتَدَى بِعِلْمِي وَعَمَلِي، وَحُسْنِ طَرِيقَتِي، كَمَا يَقُولُ الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَرْضَ فِعْلَهُ: لَسْت مِنِّي وَهَكَذَا فِي نَظَائِرِهِ مِثْلِ قَوْلِهِ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا لَمْ يَرْضَ فِعْلَهُ: لَسْت مِنِّي، وَهَكَذَا فِي نَظَائِرِهِ مِثْلِ قَوْلِهِ: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلَاحَ فَلَيْسَ مِنَّا». وَكَانَ سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ يَكْرَهُ تَفْسِيرَ مِثْلِ هَذَا، أَوْ يَقُولُ: بِئْسَ مَثَلُ الْقَوْلِ بَلْ يُمْسِكُ عَن تَأْوِيلِهِ لِيَكُونَ أَوْقَعَ فِي النَّفُوسِ، وَأَبْلَغَ فِي النَّفُوسِ، وَأَبْلَغَ فِي النَّفُوسِ، وَأَبْلَغَ فِي الزَّجْرِ انْتَهَى. وَهُوَ يَدُلُّ عَلَى تَحْرِيمِ الْغِشِّ، وَهُوَ مُجْمَعٌ عَلَيْهِ» (535).

وأن لا يحتقر المهن والحرف؛ لأن النبي غ حث أمته على التكسب بالحرف والعمل باليد؛ كما جاء في الحديث عن الْمِقْدَامِ ا، عن رَسُولِ الله غ قَالَ: «مَا أَكُلَ أَحَدُ طَعَامًا قَطُّ خَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ, وَإِنَّ نَبِيَّ الله دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلَام كَانَ يَأْكُلُ مِنْ عَمَلِ يَدِه »(536).

يقول ابن حجر: وَوَقَعَ فِي المُسْتَدْرَكَ عَن ابْن عَبَّاس بِسَنَدٍ وَاهٍ: «كَانَ دَاوُدُ زَرَّادًا, وَكَانَ إَدْرِيسُ خَيَّاطًا, وَكَانَ نُوحٌ نَجَّارًا, وَكَانَ إِدْرِيسُ خَيَّاطًا, وَكَانَ مُوسَى رَاعِيًا».

صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب قول النبي غ: من غشنا، برقم: (101).

جامع الترمذي، كتاب البيوع، باب ما جاء في كراهية الغش في البيوع، برقم: (1315).

<sup>(2/272)</sup> تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي (535).

<sup>536 )</sup> صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده، برقم: (2072).

وَفِي الْحَدِيثِ فَصْلُ الْعَمَلِ بِالْيَدِ, وَتَقْدِيمِ مَا يُبَاشِرِهُ الشَّخْصِ بِنَفْسِهِ عَلَى مَا يُبَاشِرهُ بِغَيْرِهِ, وَالْحِكْمَةُ فِي تَخْصِيصِ دَاوُدَ بِالذِّكْرِ: أَنَّ اقْتِصَارِه فِي أَكْلِهِ عَلَى مَا يَعْمَلُهُ بِيَدِهِ لَمْ يَكُنْ مِن الْحَاجَةِ؛ لِأَنَّهُ كَانَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ كَمَا قَالَ عَلَى مَا يَعْمَلُهُ بِيدِهِ لَمْ يَكُنْ مِن الْحَاجَةِ؛ لِأَنَّهُ كَانَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ كَمَا قَالَ الله تَعَالَى, وَإِنَّمَا ابْتَغَى الْأَكْلُ مِنْ طَرِيقِ الْأَفْضَلِ, وَلِهَذَا أَوْرَدَ النَّبِيُّ غِقِصَتَهُ فِي مَقَامِ الاحْتِجَاجِ بِهَا عَلَى مَا قَدَّمَهُ مِنْ أَنَّ خَيْرَ الْكَسْبِ عَمَلُ الْيَدِ, وَهَذَا بَعْدَ فِي مَقَامِ الاحْتِجَاجِ بِهَا عَلَى مَا قَدَّمَهُ مِنْ أَنَّ خَيْرَ الْكَسْبِ عَمَلُ الْيَدِ, وَهَذَا بَعْدَ تَقْرِيرِ أَنَّ شَرْعَ مَنْ قَبْلَنَا شَرْعٌ لَنَا, وَلَا سِيَّمَا إِذَا وَرَدَ فِي شَرْعِنَا مَدْحُهُ وَيَ شَرْعِ مَنْ قَبْلَنَا شَرْعٌ لَنَا, وَلَا سِيَّمَا إِذَا وَرَدَ فِي شَرْعِنَا مَدْحُهُ وَيَ الْمَدِيثَ: «أَنَّ وَلَا سَيَّمَا الْقَادِهِ). وَفِي الْحَدِيثِ: «أَنَّ وَتَحْسِينُهُ، مَعَ عُمُوم قَوْله تَعَالَى: (فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهِ). وَفِي الْحَدِيث: «أَنَّ وَتَعْ فِي الْتَوَكُل, وَأَنَّ ذِكْرَ الشَّيْء بِدَلِيلِهِ أَوْقَعُ فِي نَفْسِ سَامِعِهِ» (537).

وكان زكريا عليه السلام نجارا، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غَ قَالَ: «كَانَ زَكَرِيًّا نَجَّارًا»(538).

يقول النووي: «فِيهِ جَوَازِ الصَّنَائِعِ وَأَنَّ النِّجَارَة لَا تُسْقِط المُرُوءَة وَأَنَّهَا صَنْعَة فَاضِلَة. وَفِيهِ فَضِيلَة لِزَكَرِيَّاء غ فَإِنَّهُ كَانَ صَانِعًا يَأْكُل مِنْ كَسْبه»(539).

وأن التكسب بعمل اليد خير من المسألة، فعن أبِي هُرَيْرَةَ ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: ﴿وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! لَأَنْ يَأْخُذَ أَحَدُكُمْ حَبْلَهُ فَيَحْتَطِبَ عَلَى ظَهْرِهِ، خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَأْتِي رَجُلًا فَيَسْأَلَهُ أَعْطَاهُ أَوْ منعه››(540).

يقول النووي: «فِيهِ الْحَثّ عَلَى الصَّدَقَة وَالْأَكْل مِنْ عَمَل يَده وَالْأَكْل مِنْ عَمَل يَده وَ الْاكْتِسَاب بِالمُبَاحَاتِ كَالْحَطَبِ وَالْحَشِيشِ النَّابِتَيْنِ فِي مَوَات» (541).

فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، (4/306).

صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب في فضائل زكريا عليه السلام، برقم: (2379).

<sup>(15/135)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي (المجلد الخامس)، (15/135).

صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب الاستعفاف عن المسألة برقم: (1470)، وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس، برقم: (1042).

<sup>(7/131)</sup> شرح صحيح مسلم للنووي (المجلد الثالث)، (7/131).

كما أمر النبي غ صحابيًا أن يحتطب في الغابة، ويتعفف عن المسألة، فعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا أَنَّ رَجُلًا مِن الْأَنْصَارِ أَتَى النَّبِيَّ غ يَسْأَلُهُ فَقَالَ: أَمَا فِي بَيْنِكَ شَيْءٌ؟ قَالَ: بَلَى حِلْسٌ نَلْبَسُ بَعْضَهُ وَنَبْسُطُ بَعْضَهُ, وَقَعْبٌ نَشْرَبُ فِيهِ مِن المَاءِ. قَالَ: النَّتِي بِهِمَا؟ قَالَ: فَأَتَاهُ بِهِمَا، فَأَخَذَهُمَا رَسُولُ الله غ بِيدِهِ، مِنَ المَاءِ. قَالَ: النَّتِي بِهِمَا؟ قَالَ رَجُلُّ: أَنَا آخُذُهُمَا بِدِرْ هَمِيْنِ قَالَ: مَنْ يَزِيدُ عَلَى وَقَالَ: «مَنْ يَشْتَرِي هَذَيْنِ أَوْ تَلَاثًا. قَالَ: رَجُلُّ أَنَا آخُذُهُمَا بِدِرْ هَمَيْنِ قَأَعْطَاهُمَا إِيَّاهُ وَأَخَذَ اللهُ عَلَى وَقَالَ: الشُّرِ بِأَحَدِهِمَا طَعَامًا فَانْبِذْهُ إِلَى اللهُ عُودًا اللهُ عُودًا اللهُ عَوْمًا فَأَتَاهُ بِهِ. فَشَدَّ فِيهِ رَسُولُ الله غ عُودًا اللهُ عَوْدًا اللهُ عَوْمًا فَأَتَنِي بِهِ؟ فَأَتَاهُ بِهِ. فَشَدَّ فِيهِ رَسُولُ الله غ عُودًا الرَّيَثَكَ خَمْسَةً عَشَرَ يَوْمًا فَذَهَبَ الرَّجُلُ يَحْتَطِبُ وَيِعِعُ وَلَا أَرَيَتَكَ خَمْسَةً عَشَرَ يَوْمًا فَذَهَبَ الرَّجُلُ اللهُ عَنْ مَنْ أَنْ تَجِيءَ المَسْأَلَةُ الرَّيَتَكَ خَمْسَةً عَشَرَ يَوْمًا فَقَالَ رَسُولُ الله غ: هَذَا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ تَجِيءَ المَسْأَلَةُ فِي وَجُهِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ الْمَسْأَلَةُ لَا تَصِلُحُ إِلَّا لِتَلَاثُةٍ: لِذِي فَقْرٍ مُدُقِعٍ وَلَا أَوْ لِذِي عُوْمٍ مُوجِع» (542).

فيفهم مما سبق: أن التكسب بعمل اليد له فضلٌ كبيرٌ، وشرفٌ عظيمٌ، وأيضًا الإتقان في جميع الأعمال مطلوبٌ، فليتقن الإنسان عمله، وينفع عباد الله، وأن يحذر من الغش والخديعة في مهاراته وأعماله. وذلك كله من الإحسان.

سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب ما تجوز فيه المسألة، برقم: (1641).

# الوقفة السابعة الإحسان في الله الله

وفضلها يتضح أكثر فيما جاء في الصحيح من قول النبي غ: «فوالله لأن يُهدَى بك رجلٌ واحدٌ خيرٌ لك من حمر النعم»، وقوله غ: «من دل على خير فله مثل أجر فاعله»(543).

ومن فضلها أيضًا: أن الدعوة ميراث نبينا محمد غ، قال تعالى: (چچ چچچچچ چچ) [المائدة:67]، ويكرم الداعية بمعية النبي غ لقيامه بمهمة الدعوة لقوله تعالى: (چچديد تددد دد دد در الدعوة لقوله تعالى: (چچديد دد دد دد داد در الدعوة لقوله تعالى: (چچديد دد دد د در در الدعوة لقوله تعالى: (چ

فعلى الداعية إلى الله أن يجد ويجتهد في تبليغ دين الله حسب طاقته، وبكل ما يملك من طاقاته ووسائله؛ بالكتابة والخطابة والتوجيه والكلمة والدروس.

ومن الإحسان في الدعوة: أن يتصف الداعية بصفات حميدة وأخلاق حسنة، ومنها ما يلى:

1- الإخلاص: لا يمكن أن تنجح الدعوة ويصل الداعية إلى هدفه المنشود إلا بالإخلاص لله وحده، لا أجرًا في الدنيا ولا رياءً ولا سمعةً،

مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل إعانة الغازي في سبيل الله بمركوب و غيره، برقم: (1893)

وإنما طمعًا في ثواب الله وأجره، وإصلاحًا لعقيدة الناس وعباداتهم ومعاملاتهم وأخلاقهم، ويكون شعاره: (و و و و يهبويد نانائم) [هود: 51].

2- محبة الله ورسوله: الداعية والمربي من أعظم المحبين لله تعالى، ولرسوله غ، فكلما يعظم هذا الحب في القلوب فيعظم في السلوك، فعليه أن يكون ثابتًا على استمرار المحبة في جميع الأوقات والأمكنة والأحوال والظروف، لا أن يكون الحب دعوى، أو في وقت دون آخر، فهذا مخادعة للنفس، ومجانبة للطريق، فالمحب ثابت في مبدئه لمن أحبه لا يكون في حال دون حال.

4- الحلم والرفق: إن عملية الدعوة تحتاج إلى كثير من الرفق بالمدعو، وديننا الإسلامي دين المحبة والأخوة، ودين التواد والتراحم، وأشاع هذه الصفة في المجتمع ليسود الود والوئام، وتتفشى الأخوة والترابط، وتعلو السماحة والبشر، تمثلت هذه المعاني في معاملة النبي غ وسلوكه، وعلاقاته وارتباطاته، قال تعالى: (گ گ گ ل) [القلم:4]، ومما جعل دعوة النبي غ ناجحة: كونه غ لينًا هينًا رفيقًا بشوشًا حليمًا، يقول تعالى: (پڀڀ ڀيٺٺذذ ٿٿٿٿٿ ل) [آل عمران:159]، وقد أوصى الله سبحانه موسى وهارون عليهما السلام بالقول اللين مع فرعون وهو من أطغى الطغاة، قال تعالى: (ٹلؤه همهم عمره الله عليه عليه) [طه: 44-44].

5- كما عليه أن يكون طليق الوجه؛ فلا يكن عبوسنًا: فإن طلاقة الوجه تبشر بالخير، ويقبل عليه الناس، والوجه العبوس يسبب نفور الناس منه، وهو من المعروف الذي أمر النبي غ أمته، فعَنْ أَبِي ذَرِّ ا قَالَ: قَالَ لِيَ النَّبِيُّ غ: «لَا تَحْقِرَنَ مِن المَعْرُوفِ شَيْئًا، وَلَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بِوَجْهِ طَلْقٍ» (544).

قال النووي: «فِيهِ الْحَثِّ عَلَى فَضْل المَعْرُوف، وَمَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَإِنْ قَلَّ, حَتَّى طَلَاقَة الْوَجْه عِنْد اللَّقَاء».

ويدخل فيه المواصلة والاستمرار في الدعوة، وعدم الاستعجال للنتائج والثمار؛ فليبذل كل داعية بما أوتي من قوة في سبيل دعوته، يقول الشاعر:

# على المرء أن يسعى إلى الخير جهده وليس عليه أن تتم المقاصد

وخير من قول الشاعر قول النبي غ: «عرضت علي الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط، والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد»(545).

صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب: استحباب طلاقة الوجه عند اللقاء، برقم: (2626).

<sup>545()</sup> صحيح البخاري، كتاب الطب، باب من لم يرق، برقم: (5752).

7- التواضع وعدم الكبر: إن الناس يحبون المتواضع الذي لا يتجبر عليهم ولا يتكبر، وللداعية في رسول الله غ أسوة حسنة، فقد كان غ يتعاهد الناس، ويقوم بحاجاتهم مع عظم مسئولياته، كما جاء في الحديث عَن حَارِثَةَ بْنِ وَهْبِ الْخُزَاعِيِّ ا، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ الجَنَّةِ؟ كُلُّ حَارِثَةَ بْنِ وَهْبِ الْخُزَاعِيِّ ا، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ؟ كُلُّ عُتُلِّ ضَعِيفٍ مُتَضَاعِفٍ؛ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى الله لَأَبَرَّهُ. أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ؟ كُلُّ عُتُلِّ عَتُلِّ جَوَّاظٍ مُسْتَكْبِرٍ» وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عِيسَى: حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ، أَخْبَرَنَا حُمَيْدُ الطَّويلُ، حَدَّثَنَا أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ قَالَ: «إِنْ كَانَت الْأَمَةُ مِنْ إِمَاءِ أَهْلِ المَدِينَةِ لَتَأْخُذُ بِيدِ رَسُولِ الله غ فَتَنْطَلِقُ بِهِ حَيْثُ شَاءَتْ» (546).

وفي مسند أحمد عن ابنة لخباب قالت: «خرج خباب في سرية فكان النبي غ يتعاهدنا حتى كان يحلب عنزًا لنا، قالت: فكان يحلبها حتى يطفح أو يفيض»(547).

8- أن يصفي الداعية والمربي قلبه من كل شائبة، فيكون شعاره العميق في نفسه: «المحبة» المحبة للآخرين، يحب الخير لهم، ويكره الشر أن يصيبهم، يحب ولا يبغض، محبة يظهر أثرها على أقواله، ويتصورها الناظر في أفعاله.

وأن يجلي المربي والداعية هذه المحبة في علاقاته مع الآخرين، سواء حال الدعوة، أو حال التعامل العام، فلا يفصل بين سلوك وآخر، ولا بين حال وأخرى، يحبهم حال دعوته كما يحبهم حال بيعه وشرائه معهم، وحال سمره ومحادثاته، وحال توجيهه وتدريسه، وهكذا. وأن تتمثل تلك المحبة برنامجًا عمليًا في حياته فيكون خلقًا له لا تخلقًا ولا تصنعًا، فيدرب نفسه على ذلك ولو بالتخلق في البداية، فالحلم بالتحلم، والعلم بالتعلم، وعليه فتكون المحبة خلقًا متأصلًا فيه، وأن يدلل على محبته لهم فيما يظهر عليه من سلوك وتصرفات، فيطعم جائعهم، ويعطي فقيرهم، ويرحم ضعيفهم،

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب الكبر، برقم: (6071).

<sup>(6/372)</sup> مسند أحمد  $(547)^{547}$ 

ويتصدق على محتاجهم، ويشفع لمتشفعهم، كما يهدي ويهب ويتصدق وكل ذلك بنفس رضية، وابتسامة حانية، وقلب أيبض، لا يبتغي من وراء ذلك جزاءً ولا شكورًا إلا من الله سبحانه وتعالى. فليعي هذا المربون والدعاة!!

أن لا يناقض قوله فعله: من المهم للداعية أن لا يكون ممن يأمرون الناس بالبر وينسون أنفسهم, فإن هذه خصلة ذميمة، قال تعالى: (گُگُلُ لُ لُنُ لَّذُهُ هُمههمه [الصف:2-3]، كما أنكر تعالى على بني إسرائيل هذه الخصلة الذميمة بقوله: (لله هُمههمهمهم) [البقرة:44] فالتناقض بين القول والفعل علامة على ضعف المحبة لله تعالى ولرسوله عليه الصلاة والسلام.

ومن الإحسان في الدعوة: اتخاذ الوسائل المناسبة والطرق المفيدة في الدعوة، والسير على القواعد الدعوية المهمة؛ ومنها:

اختیار أقوى الطرق تأثیرًا إلى قلب المدعو، وقد أشیر إلى بعضها في هذه الآیة الکریمة، قال تعالى: (همهههه هه عضم النحل: 125].

فأمر الله نبيه غ أن يدعو الناس بالحكمة والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، أي: من احتاج منهم إلى مناظرة وجدال فليكن بالوجه الحسن، برفق, ولين, وحسن خطاب، كما قال تعالى: (ٱبببببب يي) [العنكبوت:46].

البدء بالأهم فالمهم: ويدل عليه حديث معاذ حينما بعثه إلى اليمن، ففي الصحيحين أن معاذًا ا قال: بعثني رسول الله غ قال: «إنك تأتي قومًا من أهل الكتاب، فادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله؛ فإن هم أطاعوا لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقةً تؤخذ من أغنيائهم فترد في فقرائهم، فإن هم أطاعوا لذلك فإياك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم؛ فإنه ليس بينها وبين الله حجاب»(548).

صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام، برقم: (19).

ومما يجب على الداعية: أن يعرف أن أهم ما يدعو إليه الناس هو توحيد الله عز وجل، وإفراده بالعبادة, وطاعة رسوله عليه الصلاة والسلام، مصداقًا لقوله تعالى: (أَنِ اعْبُدُوا الله وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ) [نوح: 3]، ثم يدخل في الدعوة إلى الله ببقية الشرائع.

تنوع البرامج: البرامج الدعوية إذا كانت على نمط واحد فإن المدعو قد يمل، لذا لا بد من تقديم البرامج المتنوعة، إذا كانت البرامج متنوعة تشد انتباه المستمعين، وتترك أثرًا عميقًا في قلوبهم، ومن ثمّ على سلوكهم.

أن يجتنب الإفراط والتفريط في الدعوة، فلا يقصر ولا يتجاوز الحد، والطريق الوسط هو المطلوب في جميع الأمور، وخير الأمور أواسطها.

معرفة المكان والزمان والحال الذي يمارس فيها الدعوة، فكل ذلك يعين على نجاح دعوته، والسير فيها سيرًا حسنًا.

إعطاء كل ذي حق حقه، في نوعية الخطاب والكلام، فالرجال يختلفون عن النساء، والصغار يختلفون عن الكبار، وهكذا.

ومن الإحسان في الدعوة إلى الله لأ: تقدير المصالح والمفاسد الشرعية، فيعمل للمصالح وتكثيرها، ويدرأ المفاسد ويقللها. وهذه قاعدة عظيمة من قواعد الشرع، وأصل عظيم من أصوله، فيتنبه إليه.

هذه بعض الخصال التي إذا اتصف بها الداعي أصبح داعية حقًا إلى الله بعمله قبل أن يكون بتوجيهه، ويكون الله بعمله قبل أن يكون بتوجيهه، ويكون محسنًا في دعوته، فيؤتى أجره مرتين أو ثلاثًا، فيا له من فضل عظيم يجده الداعية والمربي والموجه في دنياه وآخرته! جعلني الله وإياكم كذلك.

والحاجة إلى الدعوة إلى الله في هذا الزمن أصبحت أشد من أي زمن مضى؛ لما انتشر من الجهل والمعاصي والضلالات العقدية والمذهبية وغيرها. وفق الله الجميع للقيام بالدعوة.

□◀ ₩□

## الوقفة الثامنة أثر الإحسان على الفرد في الدنيا و الآخرة

إن الإسلام أمر المسلمين بالتعامل بالحسنى في كل شيء؛ لأن له ثمرات ناضجةً، وآثارًا حميدةً، تعود على الفرد في الدنيا والآخرة، منها:

ازدياد إيمان العبد: إن من عقيدة أهل السنة والجماعة أن الإيمان يزيد بالطاعات وينقص بالمعاصي، وأن الإحسان من أعلى مراتب الطاعات، بل هو لبُّ الطاعات، ولذلك قرنه جبريل مع السؤال بالإيمان والإسلام حينما سأل النبي غ؛ كما في حديث جبريل الشهير: عَن أَبِي هُرَيْرَةَ ا قَالَ: «كَانَ النَّبِيُ غ بَارِزًا يَوْمًا لِلنَّاسِ، فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ، فَقَالَ: مَا الْإِيمَانُ؟ قَالَ: الْإِيمَانُ أَنْ تُؤْمِنَ بِالله وَمَلائِكَتِه وَكُتُبِه وَبِلِقَانِه وَرُسُلُه وَتُوْمِنَ بِالله وَمَلائِكَتِه وَتُمُومَ رَمَضَانَ. قَالَ: مَا الْإِسْلامُ؟ قَالَ: الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ. قَالَ: مَا الْمَسْئُولُ عَنْها بِأَعْلَمُ مِنْ السَّائِلِ، وَسَأَخُرِكَ عَن السَّاعَةُ؟ قَالَ: مَا الْمَسْئُولُ عَنْها بِأَعْلَمُ مِنْ السَّائِلِ، وَسَأَخُرِكَ عَن السَّاعَةُ؟ قَالَ: مَا المَسْئُولُ عَنْها بِأَعْلَمُ مِنْ السَّائِلِ، وَسَأَخُرُكَ عَن السَّاعَةُ؟ قَالَ: مَا المَسْئُولُ عَنْها بِأَعْلَمُ مِنْ السَّائِلِ، وَسَأَخُرُكَ عَن السَّاعَة عَى السَّاعَة عَنْ الله عَنْهُ فِي الْبُنْيَانِ الله عَنْهُ فِي الْبُنْيَانِ الله عَنْهُ عَنْهُ الله عَنْهُ عَلَى الله وَلَيْهُ مِولُوا شَيْنًا، فَقَالَ: هَذَا جِبْرِيلُ جَاءَ يُعَلِّمُ النَّاسَ دِينَهُمْ (60).

فالإحسان سبب زيادة إيمان العبد، بل أعلا مراتب العبودية لله سبحانه وتعالى.

ذوق طعم الإيمان: إن الإحسان مع الخلق، وبالأخص مع عباد الله الصالحين يورث حبهم في الله، بل الإنسان لا يقدم على الإحسان إلا إذا

صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل النبي غ، برقم: (50).

كان قلبه مطمئنًا بالإيمان، وممتلئًا بحب عباد الله، وهذا سبب ذوق طعم الإيمان، كما جاء في الحديث عَن أَنسٍ ا، عَن النَّبِيِّ غ قَالَ: «ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلَاوَةَ الْإِيمَانِ: مَنْ كَانَ الله وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ أَنْ أَنْقَذَهُ وَأَنْ يُعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ أَنْ أَنْقَذَهُ الله مِنْهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ أَنْ أَنْقَذَهُ الله مِنْهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقُذَفَ فِي النَّارِ»(550).

ذوق طعم العبادات: لأنك متى أتيت بالعبادات كأنك ترى الله؛ فإن لم تكن تراه فإنه يراك، فقد قمت بحق العبادة، وإن للعبادات لذة وحلاوة يجدها من قام بها مراعيًا أركانها وآدابها، وكثير من قصص السلف شاهدة على قولنا، فعَنْ جَابِرِ ا قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ الله غ -يَعْنِي فِي غَزْوَةِ ذَاتِ قولنا، فعَنْ جَابِرِ ا قَالَ: «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ الله غ -يَعْنِي فِي غَزْوَةِ ذَاتِ الرِّقَاعِ - فَأَصَابَ رَجُلُ الْمرَأَةُ رَجُلٍ مِن المُشْرِكِينَ، فَحَلَفَ أَنْ لاَ أَنْتَهِي حَتَّى الرِّقَاعِ - فَأَصَابَ رَجُلُ المرَأَةُ رَجُلٍ مِن المُشْرِكِينَ، فَحَلَفَ أَنْ لاَ أَنْتَهِي حَتَّى مَنْ رَجُلُ المُرَاقُ وَرَجُلٍ مِن المُشْرِكِينَ، فَحَلَفَ أَنْ لاَ أَنْتَهِي حَتَّى مَنْ رَجُلُ النَّبِيُّ غ النَّبِيِّ عَ، فَنَزَلَ النَّبِيُّ غ النَّزِلَ النَّبِيِّ عَ، فَنَزَلَ النَّبِيُّ عَنَى اللهُهَاجِرِينَ وَرَجُلُ مِن المُهَاجِرِينَ وَرَجُلُ مِن المُهَاجِرِينَ وَقَامَ الْأَنْصَارِيُّ يُصَلِي، وَأَتَى الرَّجُلُا فَلَمَّا رَأَى شَخْصَهُ الشَّعْبِ عَرَفَ أَنَّهُ رَبِيئَةٌ لِلْقَوْمِ، فَرَمَاهُ بِسَهْمٍ فَوضَعَهُ فِيهِ، فَنَزَعَهُ حَتَّى رَمَاهُ بِثَلاَثَةٍ عَرَفَ أَنَّهُ مُ وَتَى الرَّجُلُ فَلَمَا رَأَى اللهُ الْمُهَاجِرِيُ وَقَامَ الْأَنْصَارِيُّ يُصَلِي، وَأَتَى الرَّجُلُ فَلَمَّا رَأَى شَخْصَهُ أَسَمُ مَنَ الله مَرَبَ اللهُ الْمُهَاجِرِيُّ مَا بِالْأَنْصَارِيُّ مِن الدَّمِ قَالَ: سُبْحَانَ الله! أَلَا أَنْبَهُتَنِي وَلَمَا رَأَى اللهُ الْمُهَاجِرِيُّ مَا بِالْأَنْصَارِيِّ مِن الدَّمِ قَالَ: سُبْحَانَ الله! أَلَا أَنْبَهُتَنِي وَلَمَا رَأَى المُهَاجِرِيُّ مَا بِالْأَنْصَارِيِّ مِن الدَّمِ قَالَ: سُبْحَانَ الله! أَلَا أَنْبَهُتَنِي وَلَمَا رَأَى المُهَاجِرِيُّ مَا بِالْأَنْصَارِيِّ مِن الدَّمِ قَالَ: سُبْحَانَ الله! أَلَا أَنْبَهُتَنِي وَلَمَا رَأَى المُهَاجِرِي مَا بَاللّه فِي سُورَةٍ أَقْرَوُهُ هَا فَلَهُ أُحِبَ أَنْ أَقُطَعَهَا» (أَعَلَى اللهُ اللّهُ الْمُعَالِي اللهُ اللّهُ اللهُ الْمُهَاجِرِي مُنَا مِنْ اللّه اللهُ الْمُعَلَى اللهُ الْمُعَاءِ اللهُ الْمُعَامِرِيُ مَا بَالْمُ اللهُ الْمُعَلَى اللهُ الْمُعَالَ اللهُ الْمُعَامِلَ الْقُومِ الْمَامِ اللهُ الْمُ الْمَعَا اللهُ الْمَامِ الْمَامِ اللهُ الْمُعَامِ الْمَامِ الْمَامُ الْمُ

وقال ميمون بن حيان: «ما رأيت مسلم بن يسار ماتفتًا في صلاته قط، خفيفة ولا طويلة، ولقد انهدمت ناحية المسجد ففزع أهل السوق لهدته، وإنه لفي المسجد في صلاة فما التفت».

وجاء في بعض تراجم شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «أنه

مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان، برقم: (43)

<sup>551)</sup> سنن أبي داود، كتاب الطهارة، باب الوضوء من الدم، برقم: (198).

**\** 

كان إذا كبر للإحرام في صلاته يهابه من حوله لوقاره وخشوعه».

فهذه النماذج المشرقة تدلنا أنهم وجدوا لذة العبادة، وهي لم تحصل لهم إلا بإحسانهم في عباداتهم.

الفلاح في الأخرة ودخول الجنة: إن الإحسان في العبادة يجلب الخشوع والخضوع فيها، وهو سبب من أسباب الفلاح في الآخرة، كما قال تعالى: (ٱبببببببب) [المؤمنون:1-2]، وهو سبب دخول الجنة، كما قال تعالى في صفات أهل الجنة: (چچچچ چڇڍڍڍڌڎڎ دُدُرُ ) [الذاريات: 51-16]. وقال في موضع آخر: (وُووووووويببدئائائم ئمئوئوئو ئوئو) [المرسلات:44-44].

الإحسان دليل التقوى كما قال تعالى: (أببببببب پييي) [آل عمران:133]، ثم ذكر خصال التقوى ومنها الإحسان مع الناس فقال تعالى: (ٺٺ ننت تت تت طائل الله عمران:134].

فوصف الله المتقين بأنهم ينفقون في السراء والضراء، ويعفون عن الناس، ويحتملون أذاهم، ويحسنون إليهم.

كما أن الإحسان تكفير للسيئات: الإحسان إلى الخلق من الآدميين وغيرهم، وتفريج الكربات عنهم، والتيسير على المعسرين منهم؛ يدفع السيئات، قال تعالى: (ئے ڭڭڭ) [هود:114]، يقول السعدي: «والحسنة: اسم جامع لكل ما يقرب إلى الله تعالى»(552).

كما أنه من الخلق الحسن، يقول السعدي: «وأول الخلق الحسن: أن تكف عنهم أذاك من كل وجه، وتعفو عن مساوئهم وأذيتهم لك، ثم تعاملهم بالإحسان القولي، والإحسان الفعلي»(553). وقد أمر به النبي غ في قوله:

(29:) بهجة قلوب الأبرار للسعدي: (-79:)

<sup>(20: 0)</sup> بهجة قلوب الأبرار للسعدي: (0: 0: 0)

«وخالق الناس بخلق حسن»(554).

وصاحب الخلق الحسن يكون أقرب إلى النبي غ يوم القيامة: كما روى جَابِر ا: أَنَّ رَسُولَ الله غ قَالَ: ﴿إِنَّ مِنْ أَحَبِّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَحَاسِنَكُمْ أَخْلاقًا وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِلَيَّ وَأَبْعَدَكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ الثَّرْ ثَارُونَ وَالمُتَشَدِّقُونَ وَالمُتَفَيْهِ قُونَ. قَالُوا: يَا رَسُولَ الله قَدْ عَلِمْنَا الثَّرْ ثَارُونَ وَالمُتَشَدِّقُونَ وَالمُتَفَيْهِ قُونَ؟ قَالَ: المُتَكَبِّرُونَ». قَالَ أَبُو عِيسَى: الثَّرْ ثَارُونَ وَالمُتَشَدِّقُونَ فَمَا المُتَفَيْهِ قُونَ؟ قَالَ: المُتَكَبِّرُونَ». قَالَ أَبُو عِيسَى: وَهَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ (555).

كما أن المحسن يتمتع بمحبة الله: قال تعالى: (هه هه هے ہے ) [البقرة: 195].

يقول فضيلة الشيخ ابن عثيمين :: «وهي محبة حقيقية على ظاهرها، وليس المراد بها الثواب ولا إرادة الثواب، خلافا للأشاعرة وغيرهم من أهل التحريف».

وقال: «وهل الأمر للوجوب أو للاستحباب؟ فالجواب: أما الإحسان الذي به تمام الواجب فالأمر فيه للوجوب، وأما الإحسان الذي به كمال العمل فالأمر فيه للاستحباب»(556).

إثبات معية الله لأ للمحسن: فقد ذكر تعالى في القرآن: أن الله مع المتقين، وكذلك مع المحسنين، فهذا من أعظم الفوائد للعبد، كما قال تعالى: (كِكِكُ كُكُكُ كُ ) [البقرة:194]، وقال أيضًا: (يرئج مع مم معلى بجبح) [النحل:128]، ففيه فضيلة التقوى والإحسان، حيث ينال بها العبد معية الله، ومعلوم إذا كان الله معك ينصرك ويؤيدك.

كما أن المحسن محبوب عند الناس: فإذا أحب الله العبد أحبه جبريل،

<sup>(1987)</sup> جامع الترمذي، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، برقم:

الأخلاق، برقم: (2018). جامع الترمذي، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في معالى الأخلاق، برقم: (2018).

نفسير القرآن الكريم للشيخ العثيمين (2/391).

وأحبه جميع الناس، كما جاء في الحديث عَن أَبِي هُرَيْرَةَ ا، عَن النَّبِيِّ غَ قَالَ: «إِذَا أَحَبَّ الله الْعَبْدَ نَادَى جِبْرِيلَ: إِنَّ الله يُحِبُّ فُلَانًا فَأَحْبِبُهُ فَيُحِبُّهُ جَبْرِيلُ: إِنَّ الله يُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ أَهْلُ جِبْرِيلُ، فَيُنَادِي جِبْرِيلُ فِي أَهْلِ السَّمَاءِ: إِنَّ الله يُحِبُّ فُلَانًا فَأَحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الأرض»(557).

كما أن رحمة الله قريب من المحسن: إن الإحسان يجلب رحمة الله لأ، كما قال تعالى: (وُوْوُووُو) [الأعراف:56].

كما أن المحسن يكون سليم الصدر، وهذا سبب دخول الجنة: فإذا كان الإنسان يحسن مع الله ومع الناس بل مع الحيوانات والجمادات يكون صدره سليمًا من الغل والحسد والكبر لإخوانه، وهو سبب دخول الجنة، كما جاء في الحديث: عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ ا قَالَ: كُنَّا جُلُوسًا مَعَ رَسُولِ الله غ فَقَالَ: «يَطْلُعُ عَلَيْكُمْ الْآنَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ فَطَلَعَ رَجُلٌ مِن الْأَنْصَارِ تَنْطِفُ لِحْيَتُهُ مِنْ وُضُوئِهِ، قَدْ تَعَلَّقَ نَعْلَيْهِ فِي يَدِهِ الشِّمَالِ فَلَمَّا كَانَ الْغَدُ قَالَ النَّبِيُّ عَ مِثْلَ ذَلِكَ وَطَلَعَ ذَلِكَ الرَّجُلُ مِثْلَ المَرَّةِ الْأُولَى فَلَمَّا كَانَ الْيَوْمُ الثَّالِثُ قَالَ النَّبِيُّ عَ مِثْلَ مَقَالَتِهِ أَيْضًا فَطَلَعَ ذَلِكَ الرَّجُلُ عَلَى مِثْلِ حَالِهِ الْأُولَى، فَلَمَّا قَامَ النَّبِيُّ غ تَبِعَهُ عَبْدُ الله بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ فَقَالَ: إِنِّي لَاحَيْتُ أَبِي؛ فَأَقْسَمْتُ أَنْ لَا أَدْخُلَ عَلَيْهِ ثَلَاتًا، فَإِنْ رَأَيْتَ أَنْ تُؤُويَنِي إلَيْكَ حَتَّى تَمْضِيَ فَعَلْتَ. قَالَ: نَعَمْ. قَالَ أَنسٌ: وَكَانَ عَبْدُ الله يُحَدِّثُ أَنَّهُ بَاتَ مَعَهُ تِلْكَ اللَّيَالِي الثَّلَاثَ فَلَمْ يَرَهُ يَقُومُ مِنْ اللَّيْلِ شَيْئًا إِ غَيْرَ أَنَّهُ إِذَا تَعَارَّ وَتَقَلَّبَ عَلَى فِرَاشِهِ ذَكَرَ الله عَزَّ وَجَلَّ وَكَبَّرَ حَتَّى يَقُومَ لِصَلاةِ الْفَجْرِ قَالَ عَبْدُ الله: غَيْرَ أَنِّي لَمْ أَسْمَعْهُ يَقُولُ إِلَّا خَيْرًا, فَلَمَّا مَضَتْ الثَّلَاثُ لَيَالَ وَكِدْتُ أَنْ أَحْتَقِرَ عَمَلَهُ, قُلْتُ: يَا عَبْدَ الله إِنِّي لَمْ يَكُنْ بَيْنِي وَبَيْنَ أَبِي غَضَبٌ وَلَا هَجْرٌ ثَمَّ، وَلَكِنْ سَمِعْتُ رَسُولَ الله غ يَقُولُ لَكَ ثَلَاثَ مِرَار : يَطْلُعُ عَلَيْكُمْ الْآنَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ فَطَلَعْتَ أَنْتَ الثَّلاثَ مِرَارِ فَأَرَدْتُ أَنْ آوِي إِلَيْكَ لِأَنْظُرَ مَا عَمَلُكَ فَأَقْتَدِيَ بِهِ، فَلَمْ أَرَكَ تَعْمَلُ كَثِيرَ عَمَلِ، فَمَا الَّذِي بَلَغَ بِكَ مَا قَالَ رَسُولُ الله غ؟

<sup>557)</sup> صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، برقم: (3209).

فَقَالَ: مَا هُوَ إِلَّا مَا رَأَيْتَ. قَالَ: فَلَمَّا وَلَيْتُ دَعَانِي, فَقَالَ: مَا هُوَ إِلَّا مَا رَأَيْتَ غَيْرَ أَنِّي مَا هُوَ إِلَّا مَا رَأَيْتَ غَيْرَ أَنِّي لَا أَجِدُ فِي نَفْسِي لِأَحَدِ مِنْ المُسْلِمِينَ غِشًّا, وَلَا أَحْسُدُ أَحَدًا عَلَى خَيْرٍ أَعْطَاهُ الله إِيَّاهُ. فَقَالَ عَبْدُ الله: هَذِهِ الَّتِي بَلَغَتْ بِكَ, وَهِيَ الَّتِي لَا نُطِيقُ» (558).

يكون المحسن من أشجع الناس: لأن المحسن يعيش وهو بعيد من العقد النفسية، وهذا يورثه شجاعة وجرأة، وقد كان الرسول غ أشجع الناس؛ لأنه كان من أحسن الناس، كما جاء في الحديث: عَن أَنَسِ بْنِ مَالِكِ النَّاس؛ لأنه كان من أحسن الناس، كما جاء في الحديث: عَن أَنَسِ بْنِ مَالِكِ النَّه قَالَ لما ذُكِرَ النَّبِيُّ غَ: «كَانَ أَحْسَنَ النَّاسِ, وَكَانَ أَجْوَدَ النَّاسِ, وَكَانَ أَجْوَدَ النَّاسِ, وَكَانَ أَبْوَدَ النَّاسِ, وَكَانَ أَمْتُ النَّاسِ, وَكَانَ أَجْوَدَ النَّاسِ, وَكَانَ أَمْوَلُ النَّاسِ, وَلَقَدْ فَرْعَ أَهْلُ المَدِينَةِ لَيْلَةً فَانْطَلَقُوا قِبَلَ الصَّوْت، فَتَلَقَاهُمْ رَسُولُ الله غَ وَقَدْ سَبَقَهُمْ إلَى الصَّوْت، وَهُوَ عَلَى فَرَسِ لِأَبِي طَلْحَةً عُرْيٍ رَسُولُ الله غَ وَقَدْ سَبَقَهُمْ إلَى الصَّوْت، وَهُوَ عَلَى فَرَسٍ لِأَبِي طَلْحَةً عُرْي مَا عَلَيْهِ سَرْجٌ، في عُنُقِهِ السَّيْفُ وَهُوَ يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ! لَنْ تُرَاعُوا.. مَا عَلَيْهِ سَرْجٌ، في عُنُقِهِ السَّيْفُ وَهُوَ يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ! لَنْ تُرَاعُوا.. يَرُدُهُمْ، ثُمَّ قَالَ لِلْفَرَسِ: وَجَدْنَاهُ بَحْرًا، أَوْ إِنَّهُ لَبَحْرٌ» (559).

قال الحافظ: ﴿فَجَمَعَ صِفَاتِ الْقُوَى الثَّلَاثِ الْعَقْلِيَّةِ وَالْغَضَبِيَّةِ وَالشَّهُوَانِيَّةٍ وَالشَّهُوَانِيَّةٍ وَالشَّهُوَانِيَّةٍ وَالشَّهُوَانِيَّةٍ وَالْجُود يَدُلُّ عَلَى الشَّهُوَانِيَّةٍ وَالْخُسْن تَابِع لِاعْتِدَالِ الْمِزَاجِ المُسْتَتْبِع لِصَفَاءِ النَّفْسِ الَّذِي بِهِ جَوْدَة الْقَرِيحَةُ الْقَرِيحَةُ الْقَرْيِحَةُ الْدَّالِّ عَلَى الْعَقْلِ فَوُصِفَ بِالْأَحْسَنِيَّة فِي الْجَمِيعِ» (560).

وعن جُبَيْر بْن مُطْعِمِ ا: «بَيْنَمَا كان يَسِيرُ مَعَ رَسُولِ الله غ وَمَعَهُ النَّاسُ مَقْفَلَهُ مِنْ حُنَيْنٍ, فَعَلْقَهُ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ حَتَّى اضْطَرُّوهُ إِلَى سَمُرَةٍ، فَخَطِفَتْ رِدَاءَهُ, فَوَقَفَ النَّبِيُّ غ فَقَالَ: أَعْطُونِي رِدَائِي، لَوْ كَانَ لِي عَدَدُ هَذِهِ الْعِضَاهِ نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ لَا تَجدُونِي بَخِيلًا، وَلَا كَذُوبًا، وَلَا الْعِضَاهِ نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ لَا تَجدُونِي بَخِيلًا، وَلَا كَذُوبًا، وَلَا

-

<sup>(3/166)</sup> مسند أحمد، مسند المكثرين، برقم: (3/166).

صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب حسن الخلق والسخاء وما يكره من البخل، برقم: (6033)، وسنن ابن ماجه، كتاب الجهاد، باب الخروج في النفير، برقم: (2772). (6033) فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني (6/571).

جَبَانًا»(<sup>561</sup>).

قال الحافظ: ﴿فَأَشَارَ بِعَدَمِ الْجُبْنِ إِلَى كَمَالِ الْقُوَّةِ الْغَضَبِيَّةِ وَهِيَ الشَّجَاعَةِ وَبِعَدَمِ الْبُخْلِ الْقُوَّةِ الْعَقْلِيَّةِ وَهِيَ الْحِكْمَةِ وَبِعَدَمِ الْبُخْلِ الْقُوَّةِ الْعَقْلِيَّةِ وَهِيَ الْحِكْمَةِ وَبِعَدَمِ الْبُخْلِ إِلَى كَمَالِ الْقُوَّةِ الشَّهُوَ النَّةِ وَهُوَ الْجُودِ»(562).

والإحسان سبب لعلاج الأمراض بمختلف أنواعها، فالصدقة من الإحسان، وقد جاء في الحديث: «داووا مرضاكم بالصدقة»(563).

وورد أيضًا عَن أَنَسِ بْنِ مَالِكِ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: ﴿إِنَّ الصَّدَقَةَ لَتُطْفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ وَتَدْفَعُ عَن مِيتَةِ السُّوءِ». قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ (564).

أيضًا: «صدقة السر تطفئ غضب الرب، وصلة الرحم تزيد في العمر، وفعل المعروف يقي مصارع السوء»( $^{565}$ ).

وغيرها من الفوائد كثيرة، وما ذكر غيض من فيض من ثماره الطيبة.

561) صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب الشجاعة في الحرب، برقم: (2821).

فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني (6/571).

رواه أبو الشيخ في الثواب عن أبي أمامة، وحسنه الألباني، ينظر: صحيح الجامع الصغير للألباني, (3/140)، برقم: (3/140).

<sup>564)</sup> جامع التركدي، كتاب الزكاة، باب ما جاء في فضل الصدقة، برقم: (664).

<sup>565()</sup> صححه الألباني، ينظر: صحيح الجامع الصغير، برقم: (3654).

## الوقفة التاسعة أثر الإحسان على المجتمع

إن للإحسان آثارًا جميلةً، وفوائدَ جمةً تعود على المجتمع المسلم، وفيما يلي بيان لبعضها؛ منها:

شيوع الألفة والمحبة في المجتمع: ديننا الإسلامي دين المحبة والأخوة، ودين التواد والتراحم، أشاع مبدأ الإحسان في المجتمع ليسود الود والوئام، وتتفشى الأخوة والترابط، وتعلو السماحة والبشر، تمثلت هذه المعاني في معاملة النبي غ وسلوكه، وعلاقاته وارتباطاته، قال تعالى: (گ لل على القلم: 4]، وقال تعالى: (پڀڀ ڀيٺ ذذ تت تت تت ثن آل عمران: 159].

هذه المعاني العظيمة عند انتشارها بين المسلمين ترتفع الأحقاد والضغائن، وتختفي الشحناء والبغضاء، ويندحر الشيطان وأعوانه.

شيوع التراحم والتناصر في المجتمع: إن المجتمع الذي ينشأ أبناؤه على الإحسان مع الله ومع الخلق يكون من أسعد المجتمعات, يقوى فيهم التناصر والتعاون على الخير, ويكونون يدًا واحدةً في الشدائد والمحن، ويصدق عليهم قول النبي غ: «المُؤْمِنَ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا وَشَبَكَ أَصَابِعَهُ» (666).

أيضًا عَن النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «مَثَلُ المُوْمِنِينَ فِي تَوَادُهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ الْجَسَدِ؛ إِذَا الثَّنْتَكَى مِنْهُ عُضْوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسهر والحمى»(567).

استحقاق أجر المحبة في الله: إن التحابُّ في الله تعالى والأخوة في

صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره، برقم: (481).

<sup>567)</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والأداب، باب تراحم المؤمنين، برقم: (2586).

دينه من أفضل القربات، وألطف ما يستفاد من الطاعات، فقد حث النبي غ أمته على التوادد والتحابب فيما بينهم، كما جاء في الحديث عَن أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «إِنَّ المُتَحَابِّينَ لَثَرَى غُرَفُهُمْ فِي الجَنَّةِ الْخُدْرِيِّ ا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله غ: «إِنَّ المُتَحَابِّينَ لَثَرَى غُرَفُهُمْ فِي الجَنَّةِ كَالْكُوْكَبِ الطَّالِعِ الشَّرْقِيِّ أَوْ الْغَرْبِيِّ، فَيُقَالُ: مَنْ هَوُلَاءِ؟ فَيُقَالُ: هَوُلَاءِ المُتَحَابُونَ فِي الله لأ»(568).

وفي الحديث القدسي: «قال الله لأ: حقت محبتي للمتحابين في، وحقت محبتي للمتواصلين في، وحقت محبتي للمتناصحين في، وحقت محبتي للمتزاورين في، وحقت محبتي للمتباذلين في، المتحابون في على منابر من نور يغبطهم بمكانهم النبيون والصديقون والشهداء»(669).

وهم صنف من السبعة الذين يظلهم الله في ظل عرشه، كما روى أبو هريرة ا، عن النبي غ أنه قال: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشاب نشأ في عبادة ربه، ورجل قلبه معلق في المساجد، ورجلان تحابا في الله اجتمعا على ذلك وتفرقا عليه، ورجل طلبته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إني أخاف الله، ورجل تصدق أخفى حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه، ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه» (570).

الإنفاق والإيثار: إن هذا المجتمع يتمتع أفراده بصفة الإنفاق والإيثار، كما تمثلت في سلوك الصحابة الكرام التي وصلت إلى ذروتها حتى آثروا بعضهم على أنفسهم، مع ما ينالهم من الضيق في العيش، كما أشار القرآن إلى هذه الصفة الحميدة فيهم في قوله تعالى: (ئى ئېئى ئى ئى ى ى) [الحشر:9].

<sup>(3/87)</sup> مسند أحمد (568)

<sup>(4/186)</sup> أخرجه أحمد (5/229)، والطبراني في الكبير (20/80)، والحاكم في المستدرك (4/186) وصححه، وصححه الألباني في صحيح الجامع، برقم: (4321).

صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة، برقم: (660).

ولقد حفظت لنا كتب التاريخ عجائب تذكر بأمثلة الصحابة ي في الإنفاق والإيثار، ويكفي للمثال قصة صاحب الغار أبي بكر الصديق ا، ومن أروع القصص من حياته ما حدث في غزوة تبوك، يقول زيد بن أسلم عن أبيه: قال سمعت عُمر بن الْخَطَّابِ ا يَقُولُ: «أَمَرنا رَسُولُ الله غ أَنْ عَن أبيه: قال سمعت عُمر بن الْخَطَّابِ الله عُ أَنْ سَبَقْتُهُ نَتَصَدَّق، فَوَافَق ذَلِكَ عِنْدِي مَالًا؛ فَقُلْتُ: الْيَوْمَ أَسْبِقُ أَبَا بَكْرِ إِنْ سَبَقْتُهُ يَوْمًا، قَالَ: فَجِئْتُ بِنِصْف مَالِي، فَقَالَ رَسُولُ الله غ: مَا أَبْقَيْتَ لِأَهْلِكَ ؟ قُلْتُ: وَلَله مَ أَبُو بَكْرٍ بِكُلِّ مَا عَنْدَهُ، فَقَالَ: يَا أَبَا بَكْرٍ مَا أَبْقَيْتَ لِأَهْلِكَ؟ قَالَ: مَا أَبْقَيْتُ لِهُمْ الله وَرَسُولُهُ، قُلْتُ: وَالله لَا أَسْبِقُهُ إِلَى شَيْءٍ أَبَدًا». قَالَ الترمذي: هَذَا حَدِيثُ حَسَنٌ صَحِيحٌ (571).

وإن النبي غ ربى الصحابة على هذه الخصلة النبيلة، وإن المتأمل في مجتمع الصحابة رضي الله تعالى عنهم في اتصافهم بهذه الخصلة يرى في أولئك البررة خير مثال يحتذى في علو همتهم، وصادق عزيمتهم، وتسابقهم في الإنفاق في السراء والضراء، وإيثار الآخرين على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة.

استشعار المسؤولية: إن المحسنين ليسوا أسعد الناس حالًا فحسب؛ بل هم مع ذلك أقدر على العمل والإنتاج، وأكثر احتمالًا للمسؤولية، وأصلح لمواجهة الشدائد، ومعالجة الصعاب، وأجدر بالإتيان بعظائم الأمور التي تنفعهم وتنفع الناس، علو الهمة وعزة النفس، فهذا عقبة بن نافع أحد قادة بني أمية يقف : في أقصى المغرب بعد أن خاض بجواده بحر الظلمات المسمى بالمحيط الأطلسي يقف قائلًا: «اللهم ربَّ محمد لولا هذا البحر لفتحت الدنيا في سبيل إعلاء كلمتك. اللهم فاشهد».

وهذا قتيبة الباهلي الذي توغل في آخر المشرق وأبى إلا أن يدخل بلاد الصين، فقال له أحد أتباعه محذرًا مشفقًا: لقد أو غلت في بلاد الترك يا

جامع الترمذي، كتاب المناقب، باب مناقب أبي بكر و عمر، برقم: (3675).

قتيبة، والحوادث بين أجنحة الدهر تقبل وتدبر، فأجابه قتيبة بقوله الخالد: «بثقتي بنصر الله توغلت، وإذا انقضت المدة لم تنفع العدة»، فلما رأى ذلك المحذر عزمه وتصميمه على المضي قال له: «اسلك سبيلك يا قتيبة فهذا عزمٌ لا يفله إلا الله».

ولكن مع هذه الفتوحات العظيمة لم يظلموا الناس، ولم يطغوا، ولم يتجبروا عليهم، بل عاملوهم كما يعاملون أبناءهم وإخوانهم بالإحسان في كل شيء، ولذلك دخلوا في دين الله أفواجًا.

لذا نوصى الإخوة القراء أن يكون المسلم صاحب همة، وأن يجعل هدفه في الحياة الذروة في كل شيء، كما يقول الشاعر:

### وإذا كانت النفوس كبارًا تعبت في مرادها الأجسام

مجتمع يكون أفراده من أحسن الناس خلقًا، وأكثر هم حلمًا وسماحةً وتواضعًا، وأحرصهم على مكارم الأخلاق، ومحاسن الأعمال، ويمكن أن نرى هذا الأنموذج الرفيع في مجتمع الصحابة، حيث كانوا من خير المجتمعات وأزكاها، تمثلوا أخلاق الإسلام وتعاليمه وآدابه في جميع شئونهم، وكان من نتيجة ذلك أن مجتمعهم وصل إلى أعلى قمة في الإحسان، فنعموا بالحياة الطيبة، وقويت هيبتهم في نفوس أعدائهم، وشهد لهم الأعداء قبل الأصدقاء بحسن خلقهم، وإن مما ساعد انتشار الإسلام حسن خلقهم وإحسانهم مع الناس، وتواضعهم مع خلق الله.

المنهج السوي: إن هذا المجتمع يقوم بمنهاج سوي في جميع الأشياء؛ لأن أفراده اكتملوا جسديًا وخلقيًا لتعودهم بهذه الصفة النبيلة، فلا تعتريه عوائق نفسية، ولا عقد داخلية، أو تيارات فكرية منحرفة، مجتمع يعيش أفراده بالراحة النفسية والفكرية، فلا قلق في النفس، ولا اضطراب في الفكر، ولكن - مع الأسف الشديد- ابتلينا في هذه الأيام بهذه الأفكار الضالة والتيارات الهدامة، والآراء الشاذة التي أثرت في عقول بعض شبابنا هداهم

الله إلى الصواب والحق؛ لأنهم لم يتصفوا بهذا المبدأ العظيم الذي يرشدهم إلى الإحسان مع جميع الخلائق، كما قال تعالى: (ككك گك ) [الأنبياء:107].

اجتماع الكلمة التي ينتج عنها حصول القوة للمسلمين والانتصار على عدوهم، ويصدق عليهم قول الله تعالى: (أببببببببببييييييين) [الأنفال:46]، فبهذا يكون الدين غالبًا، ولو كرهه الكافرون، كما قال تعالى: (أبببببببببب يي يي يي يي المنافذة المنافذة التوبة:33-33].

ولكن الناظر في واقع المسلمين اليوم يصيبه الألم والحزن لضعفهم، وتخلفهم، وتشتتهم أمام أعدائهم، ويرجع السبب في ذلك إلى تهرب كثير من الناس من تطبيق مبدأ الإحسان في حياتهم؛ لذا نرى لزامًا على المسلمين أن يستشعر كل فرد منهم مسئوليته تجاه أفراد مجتمعه، ويبذل ما فيه قصارى جهده لائتلاف الكلمة, ورأب الصدع، والبعد عن كل ما يشتت كلمة المسلمين، ويمزق جمعهم، فهذا من أعظم خطوات البناء في تقوية أساس المجتمع.

فهذه بعض آثار الإحسان على الفرد والمجتمع، أسأل الله تبارك وتعالى أن يجعلني وإياكم من المحسنين.

#### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الأمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

فقد كنا وأنتم فيما مضى من الصفحات مع هذا الحديث العظيم، الذي يدل على مبدأ عظيم من مبادئ الدين. وبحثنا بشيء من الإيجاز والإشارة مما يغني عن التطويل وصريح العبارة عن أهم مواضيع هذا الحديث، فمن أهم ما خرجنا به من القضايا العظيمة:

- o إن الإحسان مبدأ إسلامي عظيم.
- o وهو ثالث الثلاثة التي سأل عنها جبريل النبي غ.
- o ومن الخصال التي يجد بها العبد حلاوة الإيمان: الإحسان، وأن التلذذ بهذه الحلاوة بقدر مراعاة العبد جانب الإحسان في الأعمال.
  - 0 والإحسان على قسمين:
    - أ الإحسان مع الله لأ.
    - ب- الإحسان مع الخلق.
- o من الإحسان ما هو واجب ومستحب؛ فالإحسان الذي به تمام الوجوب واجب، وأما الإحسان الذي به كمال العمل مستحب.
- O كما تعرفنا من خلال هذه العجالة السريعة على معنى الإحسان، وأهميته في الإسلام، وأقسامه، وأتينا بشيء من الإطناب على مبحث الإحسان مع الخلق: من الوالدين، والزوجين مع بعضهما البعض، والأولاد، والأرحام، والجيران، والعامة من المسلمين، وغير المسلمين، مستدلين من الكتاب والسنة، وأقوال السلف الصالح رحمهم الله أجمعين.

كما تعرضنا لمبحث الإحسان مع الحيوانات والجمادات، والإحسان في العمل، والإحسان في الدعوة، وقبل الختام تحدثنا عن آثار الإحسان

**\** 

على الفرد والمجتمع في الدنيا والآخرة، ثم الخاتمة.

فعلى المسلم الحصيف أن يحاول جهده وإمكاناته بالتمسك بهذا الجانب، حتى يفوز برضا الرب تبارك وتعالى، وفق الله تعالى ذلك لكل مسلم، إنه سميع قريب مجيب.

هذا وأسأل الله تعالى أن يجعل هذا الجهد المتواضع من المدخرات في الحياة وبعد الممات؛ وما كان فيه من صواب وخير فمن الله وحده، فأسأل الله تعالى الثواب والجزاء الحسن عليه، وما كان فيه غير ذلك فمني ومن الشيطان وأسأل الله العفو عن التقصير والزلل والخطأ، ومن وجد من إخواني وأخواتي القراء والقارئات ما يحتاج إلى نصح وتوجيه، أو اقتراح فأنا له من الشاكرين؛ لأن هذا من التعاون على البر والتقوى، وقد أمر الله في محكم تنزيله في قوله تعالى: (لله ئو لمؤ تؤلؤ تؤلؤ تؤلؤ في في ألمائدة: 2].

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وكتبه أ. د. فالح بن

> محمد بن فالح الصغير المشرف العام على موقع شبكة السنة وعلومها

> > faleh@alssunnah.com

## فهرس المحتويات

|     | لموضوع                                       |
|-----|----------------------------------------------|
|     | لصفحة                                        |
| 5   | لمقدمة                                       |
| 8   | ص الحديث                                     |
| 9   | لوقفة الأولى: تخريج الحديث                   |
| 11  | لوقفة الثانية: مع كلمات الحديث               |
| 15  | لوقفة الثالثة: الإحسان مبدأ إسلامي عظيم      |
| 20  | لوقفة الرابعة: الإحسان مع الله تعالى         |
| 44  | لوقفة الخامسة: الإحسان مع الخلق              |
| 45  | المبحث الأول: الإحسان مع الوالدين            |
| 70  | المبحث الثاني: إحسان الزوجين مع بعضهما البعض |
| 70  | أولاً: إحسان الزوج مع الزوجة                 |
| 88  | ثانيًا: إحسان الزوجة إلى زوجها               |
| 101 | المبحث الثالث: الإحسان إلى الأولاد           |
| 126 | إيجاد البديل                                 |
| 126 | الجليس الصالح                                |
| 127 | الألعاب الهادفة                              |
| 132 | المبحث الرابع: الإحسان مع الأرحام            |
| 144 | المبحث الخامس: الإحسان إلى الجيران           |
| 152 | المبحث السادس: الإحسان مع عامة المسلمين      |
| 154 | 1 ـ إلقاء السلام ورده                        |
| 157 | 2 ـ إجابة دعوته                              |
| 159 | 3 ـ النصح                                    |

#### ان الله كانب الإحسان على كل شيء

| ı   |                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------|
| 160 | 4 - تشميته إذا عطس                                      |
| 160 | 5 ـ عيادته إذا مرض                                      |
| 161 | 6 ـ اتباع جنازته                                        |
| 162 | 7 ـ نصر المظلوم                                         |
| 174 | المبحث السابع: الإحسان لغير المسلمين                    |
| 185 | المبحث الثامن: الإحسان مع الحيوانات                     |
| 196 | المبحث التاسع: الإحسان مع الجمادات                      |
| 202 | الوقفة السادسة: الإحسان في العمل                        |
| 211 | الوقفة السابعة: الإحسان في الدعوة إلى الله              |
| 219 | الوقفة الثامنة: أثر الإحسان على الفرد في الدنيا والآخرة |
| 228 | الوقفة التاسعة: أثر الإحسان على المجتمع                 |
| 235 | الخاتمة                                                 |
| 237 | الفهرس                                                  |

□◀ ▶□