أحاديث في الدعوة والتوجيه

صريب

بوالخابئ فالنسك

وقفات وتأملات

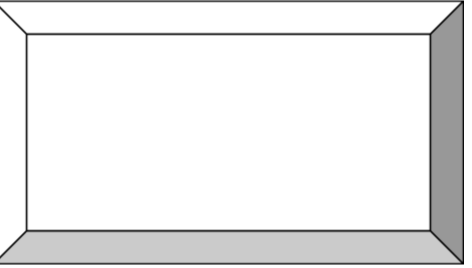
إعداد أ.د. فالح محمد بن فالح الصغير الأستاذ بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

حديث بول الأعرابي في المسجد وقفات وتأملات حديث «بون ، حرابي مي المسجد» سلسلة أحاديث في الدعوة والتوجيه (15)

# حديث بول الأعرابي في المسجد وقفات وتأملات

إعداد أ. د. فالح بن محمد بن فالح الصغير أستاذ السنة وعلومها بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض

ر ، ب - بر



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسوله الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد ....

فإن النبي عليه وسلم بعث رحمة للعالمين، بشيرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، فأخرج الناس من الظلمات إلى النور، ومن الضلالة إلى الهدى، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضيق العادات والتقاليد إلى سعة الإسلام، كما أحل لهم الطيبات، وحرم عليهم الخبائث، ووضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم، كما قال تعالى: (جججججچچچچچچچچچچچچچچيد: تَدَدُدُدُرُرُرُرُك كك كما قال تعالى: (ججججچچچچچچچچچچچچچ

ففتح الله به قلوباً غلفاً وأعيناً عمياً وآذاناً صماً، فكان النبي عليه وسلم عليه وسلم ورءو فأرحيماً بالأمة، قال تعالى: (هه رصح عُطَاتُكُكُو وُوو ) [سورة التوبة: 128].

وفي هذه الرسالة الموجزة قد اخترنا أنموذجًا عاليًا من نماذجه العطرة التي تمثلت فيها هذا الخلق العظيم، وهو شرح حديث الأعرابي الذي جاء إلى المسجد فصلى ركعتين، وفي آخر القصة ذهب إلى ناحية المسجد وبال فيه، فزجره الناس، ولكن النبي عليه وسلم اختار أسلوبًا حكيمًا لإصلاحه حيث نهى الصحابة من زجره ثم لما فرغ الأعرابي من بوله أمر أحد الصحابة بأن يأتي بدلو من ماء ويصب على بوله، ثم دعا الأعرابي فقال له: «إن هذه المساجد لا تصلح نشيء من هذا البول، ولا القدر, إنما هي لذكر الله عز وجل، والصلاة، وقراءة القرآن».

فنرى كيف عالج النبي عليه وسلم هذه القضية برفق وحكمةٍ,

وبأسلوب هادئ, لأنه كان يعرف طبيعة البشر، وطرق علاجه, مما يستنبط منه بعض أساليب الدعوة، وقواعدها الهامة التي لا يستغني عنها طالب علم أو داعية أو مربي.

وقد توخينا في هذا البيان محاولة التوسط بين الإيجاز والإطناب, مع المنهج الذي اتبعناه في السلسلة نفسها، سائلين المولى عز وجل أن ينفعنا بما علمنا ويعلمنا ما ينفعنا، وأن يجعل هذا العمل من المدخرات، وأن يعفو عن الزلل والتقصير, إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

فالح بن محمد بن فالح الصغيِّر ص.ب 17999 الرياض 11494 البريد الإلكتروني: falehmalsgair@yahoo.com

# نـص الحديـث

قال الإمام مسلم:: حَدَّثَنَا رُهَيْرُ بْنُ حَرْبٍ, حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ يُونُسَ الْحَنَفِيُّ, حَدَّثَنَا عِكْرِمَةُ ابْنُ عَمَّارٍ, حَدَّثَنَا إِسْحَقُ بْنُ أَبِي طَلْحَةَ, حَدَّثَنِي أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ

\_ وَهُوَ عَمُّ إسْدَقً \_ قَالَ:

﴿بَيْنَمَا نَحْنُ فِي جَاءَ أَعْرَابِيِّ؛ فَقَامَ يَبُو اللهِ عَلَيْهُ مِنْ مَا اللهِ عَلَيْهُ عِلْمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ تُزْرِمُوهُ, دَعُوهُ, فَتَرَا تُرْرِمُوهُ, دَعُوهُ, فَقَالَ لَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٍ دَعَاهُ, فَقَالَ لَهُ مِنْ هَذَا الْبَوْلِ, وَلَا إِلَّا وَالصَّلَاةِ, وَقِرَاءَةِ الْقُرْ قُالَ: فَأَمَر رَجُلًا مِن عَلَبْه»\_

الوقفة الأولى:

# تخريج الحديث

- □ هذا الحديث:
- □ رواه البخاري في صحيحه في خمسة مواضع:
- 1- كتاب الوضوء، باب: ترك النبي عليه وسلم والناس الأعرابي حتى فرغ من بوله في المسجد, ح: (219).
- 2- كتاب الوضوء، باب: صب الماء على البول في المسجد, (برواية أبي هريرة رضي الله عنه، ح: (220).
  - 3- كتاب الوضوء، باب: يهريق الماء على البول، ح: (221).
- 4- كتاب الأدب، باب: الرفق في الأمر كله, ح: (6025)، بلفظ: «لا تزرموه».
- 5- كتاب الأدب، باب: قول النبي عليه وسلم ( **«يستروا ولا تعستروا»**, ( برواية أبي هريرة رضي الله عنه، ح: (6128). وجميع الروايات مختصرة.
  - □ ومسلم في صحيحه في موضعين:

كتاب الطهارة، باب: وجوب غسل البول وغيره من النجاسات، ح: (284) و (285). والرواية الأولى مختصرة، والرواية الثانية كما ذكرناها في نص الحديث، (ص: 7).

□ والترمذي في جامعه، (برواية أبي هريرة رضي الله عنه)، كتاب الطهارة، باب ما جاء في البول يصيب الأرض، برقم: (147). وفيه زيادة: دَخَلَ أَعْرَابِيِّ الْمَسْجِدَ وَالنَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهُمْ جَالِسٌ,

فَصلَّى فَلَمَّا فَرَغَ قَالَ: اللَّهُمَّ الْحُمْنِي وَمُحَمَّدًا وَلَا تَرْحَمْ مَعَنَا أَحَدًا, فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَاللهِ فَقَالَ: لَقَدْ تَحَجَّرْتَ وَاسِعًا فَلَمْ يَلْبَثْ أَنْ بَالَ فِي الْمَسْجِدِ.

- □ وأبو داود في سننه في موضعين:
- 1- (برواية أبي هريرة رضي الله عنه)، كتاب الطهارة، باب: الأرض يصيبها البول، برقم: (380). بزيادة القصة المذكورة.
- 2- و (برواية عبد الله بن معقل بن مقرن)، برقم: (381) مرسلاً، قَالَ أَبُودَاوُد: وَهُوَ مُرْسَلٌ؛ ابْنُ مَعْقِلِ لَمْ يُدْرِكُ النَّبِيَ عَيْهُ وسلم.
  - □ والنسائي في سننه في سنة مواضع:
- 1 كتاب الطهارة، باب ترك التوقيت في الماء. ح: (53) و(54) و (54) و (55) و (55) و (55) و (55) و (برواية أبي هريرة رضي الله عنه)، وفيه زيادة: «فَإِثْمًا بُعِثْتُمْ مُيسِّرينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرينَ».
- 2- كتاب المياه، باب: التوقيت في الماء، ح: (330) و(331) (برواية أبي هريرة رضي الله عنه).
- □ وابن ماجه في سننه، كتاب الطهارة وسننها، باب: الأرض يصيبها البول كيف تغسل، برقم: (528).
  - □ وأحمد في مسنده في مواضع:

برقم: (6590)، (6590). عن عبد الله بن عمرو بن العاص، وبرقم: (7802)، (13/ 211) من طريق أبي سلمة، بقصة الدعاء وبدون ذكر قصة البول.

وبرقم: (7255)، (12/197-198). وفيه زيادة القصة التي ذكرت عند الترمذي وأبي داود.

وبرقم: (7799)، (13/209). (برواية أبي هريرة رضي الله عنه).

وبرقم: (7800)، (13/210). (برواية أبي هريرة رضي الله عنه) مختصرًا.

وبرقم: (10533)، (16/315-316) من طريق أبي سلمة بقصة الدعاء وبقصة البول.

وبرقم: (12082)، (19/136)، من طریق یحیی بن سعید، مختصرًا.

وبرقم: (12132)، (19/181)، وبرقم: (12709)، (20/132)، من طریق یحیی بن سعید.

وبرقم: (12984)، (20/297)، من طريق إسحاق بن عبد الله بالتفصيل.

ويرقم: (13368)، (21/74) من طريق ثابت مختصرًا.

ومالك في الموطأ: كتاب الطهارة، باب: ما جاء في البول قائما، ح: (166). بلفظ: دَخَلَ أَعْرَابِيُّ الْمَسْجِدَ فَكَشَفَ عَنْ فَرْجِهِ لِيَبُولَ فَصَاحَ النَّاسُ بِهِ حَتَّى عَلَا الصَّوْتُ...

وقد رواه غير من ذكر، واكتفينا بما ذكر لدلالته على المقصود.

\* \* \*

# مع مفر دات الحديث(1)

قبل أن نبدأ بشرح الحديث ونقف معه وقفات يحسن بنا أن نبين بعض الكلمات التي تحتاج إلى بيان في هذا الحديث الشريف, فنقول وبالله التوفيق:

«الْأَعْرَابِي»: بِفَتْحِ الْهَمْزَة مَنْسُوبِ إِلَى الْأَعْرَابِ وَهُمْ سُكَّانِ الْبَوَادِي, وَوَقَعَت النِّسْبَة إِلَى الْجَمْع دُونِ الْوَاحِد؛ فَقِيلَ لِأَنَّهُ جَرَى الْبَوَادِي, وَوَقَعَت النِّسْبَة إِلَى الْجَمْع دُونِ الْوَاحِد وَهُوَ عَرَب لَقِيلَ مَجْرَى الْقَبِيلَة كَأَنَّمَا رَأُوْ الْإَنَّهُ لَوْ نُسِبَ إِلَى الْوَاحِد وَهُوَ عَرَب لَقِيلَ عَرَبِي فَيَشْتَبِه المَعْنَى؛ لِأَنَّ الْعَرَبِيّ كُلِّ مَنْ هُوَ مِنْ وَلَد إِسْمَاعِيلِ عَلَيْهِ عَرَبِي كُلِّ مَنْ هُوَ مِنْ وَلَد إِسْمَاعِيلِ عَلَيْهِ السَّلَامِ سَوَاء كَانَ سَاكِنًا بِالْبَادِيَةِ أَوْ بِالْقُرَى وَهَذَا غَيْرِ المَعْنَى الْأَوَّل.

«مَهْ مَهْ»: هِيَ كَلِمَة زَجْرٍ, وَيُقَالَ: «بَهْ بَهْ» بِالْبَاءِ أَيْضًا. قَالَ الْعُلَمَاء: هُوَ اسْم مَبْنِي عَلَى السُّكُون مَعْنَاهُ: اُسْكُتْ, قَالَ صَاحِب الْمُطَالِع: هِيَ كَلِمَة زَجْرِ قِيلَ: أَصْلُهَا: مَا هَذَا؟ ثُمَّ حُذِفَ تَخْفِيفًا, قَالَ: وَتُقَالَ مُكَرَّرَة: «مَهْ», وَمِثْله «بَهْ بَهْ», وَتُقَالَ مَفَرْدَة: «مَهْ», وَمِثْله «بَهْ بَهْ», وَقَالَ مَفَرْدَة: بَحْ بَخٍ بَخٍ» وَقَدْ تُنَوَّنُ مَعَ الْكَسْر وَيُنَوَّنُ الْأَوْل وَيُكْسَر الثَّانِي بِغَيْرِ تَنْوِين.

«لَا تُزْرِمُوهُ»: هُوَ بِضَمِّ التَّاء وَإِسْكَانِ الزَّايِ وَبَعْدهَا رَاء أَيْ: لَا تَقْطَعُوا, وَالْإِزْرَام: الْقَطْع.

«الدَّلْو»: فِيهَا لُغَتَانِ: التَّذْكِيرِ وَالتَّأْنِيثِ.

«الذَّنُوب»: بفَتْح الذَّال وَضمَمّ النُّون، وَهِيَ: الدَّلْو المَمْلُوءَة مَاء.

<sup>()</sup> ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري، 1/ 324-325، وشرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول، 39/8-193، وتحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، 1/137-1/138، في شرح الحديث المذكور.

«فَتَنَاوَلَهُ النَّاسُ»: أَيْ بِأَلْسِنَتِهِمْ. قال الحافظ: وَفِي الْأَدَبِ المفرد: «فَقَامُوا إِلَيْهِ»، وَلَهُ فِي رِوَايَةٍ عَنْ أَنَس: «فَقَامُوا إِلَيْهِ»، وَلِلْإِسْمَاعِيلِيِّ: «فَأَرَادَ أَصْحَابِه أَنْ يَمْنَعُوهُ»، وَفِي رِوَايَةِ أَنَس فِي هَذَا الْبَابِ: «فَرَجَهُ الْبَيْهَقِيِّ مِنْ طَرِيق عَبْدَان شَيْخ الْبَابِ: «فَرَجَهُ الْبَيْهَقِيِّ مِنْ طَرِيق عَبْدَان شَيْخ الْمُصَنَفِ فِيهِ بِلَفْظِ: «فَصَاحَ التَّاسُ بِه»، وَكَذَا لِلنَّسَائِيِّ مِنْ طَرِيقِ ابن المُصَنَفِ فِيهِ بِلَفْظِ: «فَصَاحَ التَّاسُ بِه»، وَكَذَا لِلنَّسَائِيِّ مِنْ طَرِيقِ ابن المُبَارَك . فَظَهَرَ أَنَّ تَنَاوُلَهُ كَانَ بِإلْأَلْسِنَةِ لَا بِالْأَيْدِي. وَلِمُسْلَمٍ مِنْ طَرِيقِ اللهَ المُبَارَك . فَظَهَرَ أَنَّ تَنَاوُلَهُ كَانَ بِالْأَلْسِنَةِ لَا بِالْأَيْدِي. وَلِمُسْلَمٍ مِنْ طَرِيقِ ابن طَرِيقِ إسْحَاق عَنْ أَنس: «فَقَالَ الصَّحَابَة: مَهُ مَهُ».

«وَهَرِيقُوا»: وَلِلْمُصنَفِ فِي الْأَدَبِ: «وَأَهْرِيقُوا»، أَصْله: أَرِيقُوا مِن الْإِرَاقَة فَالْهَاء زَائِدَة, وَيُرْوَى «هَرِيقُوا» فَتَكُون الْهَاء بَدَلًا مِن الْهَمْزَة.

«صُبُّوا»: الصَّبّ: السَّكْب.

«فَتَنَدَّهُ عَلَيْهِ»: يُرْوَى بِالشِّينِ المُعْجَمَة وَبِالمُهْمَلَةِ, وَهُوَ فِي أَكْثَر الْأُصُول وَالرِّوَايَات بِالمُعْجَمَة, وَمَعْنَاهُ صَبَّهُ. وَفَرَّقَ بَعْضِ الْعُلَمَاء بَيْنهمَا فَقَالَ: هُوَ بِالمُهْمَلَةِ الصَّبِّ فِي سُهُولَة, وَبِالمُعْجَمَةِ التَّفْرِيق فِي صَبِّهِ.

«سَجُلًا»: بِفَتْحِ المُهْمَلَةِ وَسُكُونِ الْجِيمِ قَالَ أَبُو حَاتِمِ السِّجِسْتَانِيّ: هُوَ الدَّلْوُ مَلْأَى، وَلَا يُقَالُ لَهَا ذَلِكَ وَهِيَ فَارِغَة. وَقَالَ ابن دُرَيْد: السَّجْلُ دَلْو وَاسِعَة وَفِي الصِّحَاحِ: الدَّلْوُ الضَّخْمَةُ

«أَوْ ذَنُوبًا»: قَالَ الْخَلِيلِ: الدَّلْوُ مَلْأَى مَاء. وَقَالَ ابن فَارِس: الدَّلْوُ الْعَظِيمَةُ. وَقَالَ ابن السِّكِّيت: فِيهَا مَاء قَرِيب مِن المِلْء، وَلَا يُقَالُ لَهَا وَهِيَ فَارِغَة: ذَنُوب.

«فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ»: بِصِيغَةِ المَجْهُول, إِسْنَاد الْبَعْث إِلَيْهِمْ عَلَى طَرِيقِ الْمَجَازِ لِأَنَّهُ هُوَ المَبْعُوثُ عَلَى اللهِ بِمَا ذَكَرَ؛ لَكِنَّهُمْ لَمَّا كَانُوا فِي مَقَامِ الْمَبْلِيغِ عَنْهُ فِي حُضُورِهِ وَغَيْبَتِهِ أَطْلَقَ عَلَيْهِمْ ذَلِكَ؛ إِذْ هُمْ مَبْعُوثُونَ مِنْ التَّبْلِيغِ عَنْهُ فِي حُضُورِهِ وَغَيْبَتِهِ أَطْلَقَ عَلَيْهِمْ ذَلِكَ؛ إِذْ هُمْ مَبْعُوثُونَ مِنْ

سُلُسُلَةُ اُحادِيثُ فِي الدَّعُوةُ والتُوجِيهِ (15) قِبَلِهِ بِذَلِكَ أَي: مَأْمُورُونَ. وَكَانَ ذَلِكَ شَأْنَهُ عَلَيْهِ فِي حَقِّ كُلِّ مَنْ بَعَثَهُ إِلَى جِهَةٍ مِن الْجِهَاتِ يَقُولُ: «يَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا».

«مُيسِّرينَ»: حَال, أَي: مُسَهِّلِينَ عَلَى النَّاس.

«وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ»: عَطْف عَلَي السَّابِق عَلَي طَرِيق الطَّرْد وَالْعَكْس مُبَالَغَة فِي الْيُسْرِ أَي: فَعَلَيْكُمْ بِالتَّيْسِيرِ أَيّهَا الْأُمَّة.

حديث «بول الأعرابي في المسجد» الوقفة الثالثة:

# مجالس النبي غ مع أصحابه في المسجد

كان النبي على ويقصد هذه المجامع بأنواعها، وعندما هاجر الحق، ويتوجه إليهم، ويقصد هذه المجامع بأنواعها، وعندما هاجر إلى المدينة وجد أرضاً خصبة للدعوة والتبليغ, فكان يغتنم كل فرصة، ويستغلها في تعليم الصحابة ما يخصهم من أحكام الشريعة في كل وقت, وفي كل مكان حسب الحاجة، ولكن أكثر ما كان يتخذ المسجد مكاناً لتعليمهم وتربيتهم. وللمسجد وظائف كثيرة، ومنها: ذكر الله تبارك وتعالى، وإقامة الصلاة, كما قال تعالى: ( ئمئى ئي بجبح بخ بم بى بي تجتح تختم تى تي أبببب پيپيپ پينتن نذ بجبح بخ بم بى بي تجتح تختم تى تي أبببب پيپيپ پينتنانذ

ولأهمية المسجد وعظم مكانتها كان المسجد من الأعمال الأولى للدولة الإسلامية التي باشرها الرسول عليه وسلم عند ما هاجر إلى المدينة، فأسس مسجده، وجعله الملتقى الأعظم لأصحابه الكرام، فكان يجلس فيه ويعلم الصحابة أمور دينهم وما يهمهم من أمور الدنيا، فعلى سبيل المثال: تعليم الصحابة كيفية الصلاة كما جاء في الدنيا، فعن أبي حازم بن دينار: أنَّ رجالًا أتوا سمهل بن سعد السباعديَّ وقد المتروْ في المنبر مم عُودُه, فَسَالُوهُ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ: السباعديِّ وقد المتروْ في المنبر مم عُودُه, فَسَالُوهُ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ: والله إني لأعرف مِم الله على المنبر مم عُودُه والله إلى فَلانة والله إلى فَلانة المراق من الأنصار قد سماها سمهل: «مري غُلامكِ النَّجَار أنْ يعْمَلَ المرأةِ مِن الْأَنْصَارِ قَدْ سَمَاها سمهل: «مري غُلامكِ النَّجَار أنْ يعْمَلَ المرأةِ مِن الْأَنْصَارِ قَدْ سَمَاها سمهل: «مري غُلامكِ النَّجَار أنْ يعْمَلَ طَرْفَاءِ الْعَابَةِ ثُمَّ جَاءَ بِهَا, فَأَرْسَلَتْ إلَى رَسُولِ الله عليه وسلام، فَأَمَرَتُهُ فَعَمِلَها مِنْ طَرْفَاءِ الْعَابَةِ ثُمَّ جَاءَ بِهَا, فَأَرْسَلَتْ إلَى رَسُولِ الله عليه وسلام، فَأَمَر بَها فَنَا الله عليه وسلام، فَأَمَر بَها فَوْضِعَتْ هَا هُنَا, ثُمَّ رَأَيْتُ رَسُولَ الله عليه وسلام، عَلَيْها, وَكَبَر فَعُولِها وكَبَر فَعُولَة عَلَى عَلَيْها, وكَبَر بَها فَوْضِعَتْ هَا هُنَا, ثُمَّ رَأَيْتُ رَسُولَ الله عليه وسلام عَلَيْها, وكَبَر بَها فَوْضِعَتْ هَا هُنَا, ثُمَّ رَأَيْتُ رَسُولَ الله عليه وسلام عَلْيَها, وكَبَر

وَهُوَ عَلَيْهَا, ثُمَّ رَكَعَ وَهُوَ عَلَيْهَا, ثُمَّ نَزَلَ الْقَهْقَرَى فَسَجَدَ فِي أَصْل المِنْبَرِ ثُمَّ عَادَرٍ فَلَمَّا فَرَغَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: ۖ أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا صَنَعْتُ هَذَا لِتَأْتَمُوا وَلِتَعَلَّمُوا صَلَاتِي(2).

وكما جاء في بيان أوقات الصلوات: عَنْ بُرَيْدَةَ عَن النَّبِيِّ عَلَيه وسلم أَنَّ رَجُلًا سَنَالَهُ عَنْ وَقْتِ الصَّلَاةِ, فَقَالَ لِلهُ: صِلِّ مَعَنَا هَذَّيْنِ يَعْنِي اليَوْمَيْن؛ فَلَمَّا زَالَت الشَّمْسُ أَمَرَ بِلَالًا فَأَذَّنَ ثُمَّ أَمَرَهُ فَأَقَامَ الظُّهْرَ, ثُمَّ أُمَرَهُ فَأَقَامَ الْعَصْرَ وَالشَّمْسُ مُرْتَفِعَةٌ بَيْضَاءُ نَقِيَّةٌ, ثُمَّ أَمَرَهُ فَأَقَامَ المَغْرِبَ حِينَ غَابَتَ الشِّمْسُ, ثُمَّ أَمِرَهُ فَإَقَامَ الْعِشَاءَ حِينَ غَابَ الشَّفَقُ, ثُمَّ أَمَرَهُ فَأَقَامَ الْفَجْرَ حِينَ طَلَعَ الْفَجْرُ, فَلَمَّا أَنْ كَأَنَ الْيَوْمُ الثَّانِي ۖ أَمَرُهُ فَأَبْرَدَ بِالْظُّهْرِ فَأَبْرَدَ بِهَا ٓ فَأَنْعَمَ أَنْ يُبْرِدَ بِهَا, وَصَلَّى الْعَصْرَ وَالشَّمْسُ مُرْتَفِعَةُ أَخَّرَهَا فَوْقَ الَّذِي كَانَ, وَصَلَّى المَغْرِبَ قَبْلَ أَنْ يَغِيبَ الشَّفَقُ, وَصَلَّى الْعِشَاءَ بَعْدَمَا ذَهَبَ ثُلُثُ اللَّيْلِ, وَصَلَّىَ الْفَجْرَ فَأَسْفَرَ بِهَا, ثُمَّ قَالَ: أَيْنَ السَّائِلُ عَنْ وَقْتِ الصَّلَاةِ؟ فَقَالَ الرَّجُلُ: أَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: وَقَتُ صَلَاتِكُمْ بَيْنَ مَا رَأَيْتُمْ (٥).

قال النووي: فِيهِ: بَيَانِ أَنَّ لِلصَّلَاةِ وَقْت فَضِيلَة, وَوَقْت اخْتِيَار. وَفِيهِ أَنَّ وَقْت المَغْرب مُمْتَدُّ وَفِيهِ: الْبَيَانِ بِالْفِعْلِ فَإِنَّهُ أَبْلَغ فِي الْإِيضَاح, وَالْفِعْل تَعُمُّ فَائِدَتُهُ السَّائِلَ وَغَيْرَهُ. وَفِيهِ: تَأْخِيرَ الْبَيَانِ إِلَى وَقُت الْحَاجَة, وَهُوَ مَنْهُ هَبَ جُمْهُورَ الْأُصُولِيِّينَ. وَفِيهِ: احْتِمَال تَأْخَيرَ الصَّلَاة عَنْ أَوَّل وَقْتَهَا, وَتَرْك فَضِيلَة أَوَّل الْوَقْت لِمَصْلَحَةٍ رَاجِحَةٍ(4).

وجاء في بيان أهمية تسوية الصفوف: عن أنس بن مَالِكٍ قَالَ: أُقِيمَت الصَّلَاةُ فَأَقْبَلَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهَ بِوَجْهِهِ, فَقَالَ: أقِيمُوا

<sup>2()</sup> صحيح البخاري، كتاب الجمعة، باب الخطبة على المنبر، برقم: (917)، ص: 147، ر حسري، سب بجمعه، بب الحصية على المدير، برقم. (911)، ص: 141، وصحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: جواز الخطوة والخطوتين في الصلاة، برقم: (544)، ص: 221- 222.

(613)، صديح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: أوقات الصلوات الخمس، برقم: (613)، ص: 248.

<sup>4()</sup> شُرح صحيح مسلم للنووي, المجلد الثاني، 5/114.

حديث «بول الأعرابي في المسجد» صُفُوفَكُمْ وَتَرَاصُوا؛ فَإِنِّي أَرَاكُمْ مِنْ وَرَاءِ ظَهْرِي(٥).

وكما يجلس مع الصحابة يعبر لهم تعبير الرؤيا، فعَن سَمُرَة بنِ جُنْدبِ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ إِذَا صَلَّى صَلَاةً أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ فَقَالَ: مَنْ رَأَى مِنْكُمَ اللَّيْلَةَ رُوْيَا؟ قَالَ: فَإِنْ رَأَى أَحَدٌ قَصَّهَا, فَيَقُولُ: مَا شَاءَ اللهُ! فَسَأَلُنَا يَوْمًا فَقَالَ: هَلْ رَأَى أَحَدٌ مِنْكُمْ رُوْيَا؟ قُلْنَا: لَا. قَالَ: لَكِنِّي رَأَيْتُ اللَّيْلَةَ ... (٥) ثم ذكر حديثاً طويلاً.

وكان يجمع أموال الصدقة وزكاة الفطرِ في المسجد، كما جاء فى حديث أبى هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: وَكَانَتِي رَسُولُ اللّهِ عَلَهُ وَسلم بِجِفْظِ زَكَاةٍ ۚ رَمَضَانَ, فَأَتَانِي آتٍ فَجَهَلَ يَحْثُو مِن الطَّعَامِ فَأَخَذْتُهُ وَقُلْتُ: وَاللَّهِ لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عِللهِ سَلَمِ. قَالَ: إِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَيَّ عِيَالٌ وَلِي حَاجَةٌ شَدِيدَةٌ. قَالَ: فَخَلَّيْتُ عَنْهُ. فَأَصْبَحْتُ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلِيهُ وسلم: يَا أَبَا هُرَيْرَةً! مَا فَعَلَ أَسِيرُكَ الْبَارِحَة؟ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُنُوَّلَ اللَّهِ شَكَا حَاجَةً شَدِيدَةً وَعِيَالًا فَرَحِمْتُهُ فَخَلَّيْتُ سَبِيلَهُ. قَالَ: أَمَا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ, فَعَرَفْتُ أَنَّهُ سَيَعُودُ لِقَوْلِ رَسَعُولِ اللَّهِ صلى الله : «إِنَّهُ سَيَعُودُ» فَرَصَدْتُهُ, فَجَاءَ يَحْثُو مِن الطَّعَامِ فَأَخَذْتُهُ, فَقُلْتُ: لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ. قَالَ: دَعْنِي فَإِنِّي مُحْتَاجٌ وَعَلَىَّ عِيَالٌ لَا أَعُودُ، فَرَحِمْتُهُ فَخَلَّيْتُ سَبِيلَهُ فَأَصْبَحْتُ, فَقَالَ لِي رَهِنُولُ اللَّهِ عَلِيهُ اللهِ: يَا أَبَا هُرَيْرَةَ مَا فَعَلَ أَسِيرُكَ؟ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ شَكَا حَاجَةُ شَدِيدَةً وَعِيَالًا، فَرَحِمْتُهُ فَخَلَّيْتُ سَبِيلَهُ. قَالَ: أَمَا إِنَّهُ قَدْ كَذَبَكَ وَسَيَعُودُ. فَرَصَدْتُهُ الثَّالِثَةَ, فَجَاءَ يَحْثُو مِنَ الطَّعَامِ فَأَخَذْتُهُ, فَقُلْتُ: لَأَرْفَعَنَّكَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ وَهَذَا آخِرُ ثَلَاثِ مَرَّاتٍ أَنَّكَ تَزْعُمُ لَا تَعُودُ ثُمَّ تَعُودُ, قَالَ: دَعْنِي أَعَلِّمْكَ كَلِمَاتٍ يَنْفَعُكَ اللهُ بِهَا. قُلْتُ: مَا هُنَّ؟ قَالَ: إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَاقْرَأْ آيَةَ الْكُرْسِيِّ: (لَهُ هُ هُ م بهم

5() صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: إقبال الإمام على الناس عند تسوية الصفوف،

ر حسي المبدري، ساب المداري، باب إقبال الإمام على الناس عند تسوية الصفوف، برقم: (719)، ص: 117-118. () صحيح البخاري، كتاب الجنائز، باب:... (بعد باب: ما قيل في أو لاد المشركين)، برقم: (1386)، ص: 222-223.

) حَتَّى تَخْتِمَ الْآَيَةَ, فَإِنَّكَ آَنْ يَزَالُ عَلَيْكَ مِن اللّٰهِ حَافِظٌ, وَلَا يَقْرَبِكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ. فَخَلَيْتُ سَبِيلَهُ فَأَصْبَحْتُ, فَقَالَ لِي رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْ وَسُولُ اللّٰهِ زَعَمَ أَنَّهُ عَلَيْواللهِ: مَا فَعَلَ أَسِيرُكَ الْبَارِحَةَ؟ قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّٰهِ زَعَمَ أَنَّهُ يُعَلِّمُنِي كَلِمَاتٍ يَنْفَعُنِي اللهُ بِهَا فَخَلَيْتُ سَبِيلَهُ. قَالَ: مَا هِي؟ قُلْتُ: قَالَ لِي: إِذَا أَوَيْتَ إِلَى فَرَاشِكَ فَاقْرَأْ آيةَ الْكُرْسِيِّ مِنْ أَوَّلِهَا حَتَّى تَحْتَمَ الْآيَةَ الْكُرْسِيِّ مِنْ أَوَّلِهَا حَتَّى تَحْتَمَ الْآيَةَ (لَٰ وَيُلَا عَلَيْكَ مِن اللّٰهِ حَافِظٌ, وَلَا يَقْرَبُكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ, وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى الْخَيْرِ وَلَا يَقْرَبَكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ, وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى الْخَيْرِ وَلَا يَقْرَبَكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ, وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى الْخَيْرِ وَلَا يَقْرَبَكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ, وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى الْخَيْرِ وَلَا يَقْرَبَكَ شَيْطَانٌ حَتَّى تُصْبِحَ, وَكَانُوا أَحْرَصَ شَيْءٍ عَلَى الْخَيْرِ وَلَا يَقْرَبَكَ شَيْطَانٌ حَتَّى أَمَا إِنَّهُ قَدْ صَدَقَكَ وَهُو كَذُوبٌ بَعَلَمُ مَنْ تُخَاطِبُ مُنْ ثُولًا لَكُونُ لِي اللّٰهِ اللّٰهِ الْمَالِيَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ؟ قَالَ: لَا قَلَ: ذَاكَ شَيْطَانٌ (آ).

وإذا جاء الوفود كان يلقاهم في المسجد، ويعلمهم ما يهمهم، ويقضي حاجاتهم، فعن جَرير قالَ:كُنا عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ عَيْدُواللّم فِي صَدْرِ النَّهَارِ, قَالَ: فَجَاءَهُ قَوْمٌ حُفَاةٌ, عُرَاةٌ, مُجْتَابِي النِّمَارِ أَو الْعَبَاءِ, مُتَقَلِّدِي السَّيُوفِ, عَامَّتُهُمْ مِنْ مُضَرَ بَلْ كُلُّهُمْ مِنْ مُضَرَ, فَتَمَعَرَ وَجْهُ مُتَقَلِّدِي السَّيُوفِ, عَامَّتُهُمْ مِنْ مُضَرَ بَلْ كُلُّهُمْ مِنْ مُضَرَ, فَتَمَعَرَ وَجْهُ رَسُولِ اللّهِ عَيْدُواللّم لَمَا رَأَى بِهِمْ مِن الْفَاقَةِ, فَدَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ, فَأَمَر بِلَا لَا فَأَذَنَ وَأَقَامَ فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ فَقَالَ: (ٱببببيبيدِ) إِلَى آخِرِ الْآية ( عُفَقَالَ وَأَقَامَ فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ فَقَالَ: (ٱببببيبيدِ) إِلَى آخِر الْآية ( عُفَقَ قُقُ )، وَالْآية الَّتِي فِي الْحَشْرِ: ( ينكنننت تَتَتَكَّتُ لَّا الْآية وَ وَلَا يَقُ بِشِقَ تَمْرَةٍ. قَالَ: فَجَاءَ رَجُلٌ مِن مِنْ صَاعِ بُرِّهِ مِنْ عَمْرَةٍ. قَالَ: فَجَاءَ رَجُلٌ مِن الْأَنْصَارِ بِصُرَّةٍ كَانَتْ كَفُّهُ تَعْجِزُ عَنْهَا بَلْ قَدْ عَجَزَتْ. قَالَ: ثُمَّ تَتَابَعَ مُنْ مَنْ وَيْهِ بِعِمْ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ مِنْ عَيْرِ أَنْ اللّهِ عَلَيْدُ وَلِهُ مِنْ عَيْرِ أَنْ اللّهِ عَيْدُواللّهِ عَلَى الْقَالَةُ مَنْ عَيْرِ أَنْ يَنْقُ مَنْ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ مِنْ عَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ عَيْر أَنْ يَنْقُصَ مَنْ عَيْر أَنْ يَنْقُصَ مَنْ عَيْر أَنْ يَنْقُصَ مَنْ عَلَى اللّهُ عَلَى الْمَالِ اللّهِ عَلَى الْمَالَ وَأَر مُنْ عَمِلَ بِهِ الْمَالِلُهُ عَلَى الْمَالِهُ عَلَى الْمَالِهُ عَلَى الْمَالُولُ عَمْنَ الْمَلْ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَالِهُ الْمَا الْمَالِمُ الْمَا الْمَامِلُ الْمَالِهُ الْ

ر) صحيح البخاري، كتاب الوكالة، باب: إذا وكل رجلاً فترك الوكيل شيئاً فأجازه، برقم: (2311)،  $\omega$ : 370-371.

حديث «بول الأعرابي في المسجد» أوْزَارِهِمْ شَنِيْءٌ (8).

وفي حديث مَالِكِ بنِ الْحُوَيْرِثِ قَالَ: قَدِمْنَا عَلَى النَّبِيِّ عَلَهُ وسلم وَفَي حديث مَالِكِ بنِ الْحُوَا مِنْ عِشْرِينَ لَيْلَةً, وَكَانَ النَّبِيُّ عَلَهُ وسلم وَنَحْنُ شَبَبَةً, وَكَانَ النَّبِيُّ عَلَهُ وسلم رَحِيمًا, فَقَالَ: لَوْ رَجَعْتُمْ إِلَى بِلَادِكُمْ فَعَلَّمْتُمُوهُمْ, مُرُوهُمْ فَلْيُصلّوا صَلَاةَ كَذَا فِي حِينِ كَذَا, وَصَلَاَةَ كَذَا فِي حِينِ كَذَا, وَإِذَا حَضَرَت الصَّلَاةَ فَلْيُوَذَنْ لَكُمْ أَحُدُكُمْ, وَلْيَوُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ(°).

قال ابن حجر: «وَفِي الْحَدِيث فَضْل الْهجْرَة، وَالرِّحْلَة فِي طَلَب الْعِلْم، وَفَضْل التَّعْلِيم, وَمَّمَا كَإِنَ عَلَيْهِ عَلِيهُ مِن الشَّفَقَةِ وَالْإهْتِمَام بأَحْوَالِ الصَّلَاة وَغَيْرِهَا مِنْ أَمُورِ الدِّينِ, وَإِجَازَة خَبَرِ الْوَاحِد وَقِيَام الْحُجَّة بهِ»(10).

وكان الرسوِل عليه وسلم يجلسِ في المسجد، ويعلم الصحابة ويربيهم، فعَنْ أَبِي وَاقِدٍ اللَّيْتِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللُّهِ عَلَيْهِ اللُّهُ بَيْنَمَا هُوَ جَالِسٌ فِي المسنجد وَالنَّاسُ مَعَهُ إِذْ أَقْبَلَ ثَلَاثَةُ نَفَر: فَأَقْبَلَ اثْنَانِ إِلَى رَسُنُولِ اللَّهِ عَلَيهُ وَسَلْمُ وَذَهَبَ وَاحِدٌ, قُالَ: فَوَقَفَا عَلَى رَسُولِ الله عَلَيهُ وسَلَم، فَأَمَّا أَحَدُهُمَا فَرَأِى فَرْجَةً فِي الْحَلْقَةِ فَجَلَسَ فِيهَا, وَأَمَّا الْآخَرُ فَجَلَسَ خَنْفَهُمْ, وَأَمَّا الثَّالِثُ فَأَدْبِرَ ذَّاهِبًا, فَلَمَّا فَرَغَ رَسُولُ اللَّهُ عَلَيهُ وسلم قالَ: أَلَا أَخْبِرُكُمْ عَنِ النَّفِرِ الثَّلَاثَةِ؟ أَمَّا أَحَدُهُمْ: فَأُوَى إِلَى اللَّهِ فَآوَاهُ اللَّهُ, وَأُمَّا الْآخَرُ: فَاسْتَحْيَا فَاسْتَحْيَا اللهُ مِنْهُ, وَأُمَّا الْآخَرُ: فَأَعْرَضَ فَأَعْرَضَ اللهُ عَنْهُ (11).

وعن عَطَاء بْن يَسَار أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ

<sup>8()</sup> صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب: الحث على الصدقة ولو بشق تمرة، برقم: (1017)،

<sup>()</sup> صحيح مسلم، حاب الرحاه، باب. الحت على الصدية وبو بس سره، برتم. (١٠١١). ص: 411-410.
() صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: إذا استووا في القراءة فليؤمهم أكبرهم، برقم: (685)، ص: 112، وصحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: من أحق بالإمامة، برقم: (674)، ص: 272.
(أ) فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، 2/ 172.
(أ) صحيح البخاري، كتاب العلم، باب: من قعد حيث ينتهي به المجلس، برقم: (66)، ص: 16، وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب: من أتى مسجدًا فوجد فرجة فجلس فيها وإلا وراءهم، برقم: (2176)، ص: 967.

يُحدِّثُ؛ أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَلَسَّ ذَاتَ يَوْم عَلَى الْمِنْبَرِ وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ, فَقَالَ: إِنِّي مِمَّا أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِي مَا يُفْتَحُ عَلَيْكُمْ مِنْ زَهْرَةِ الدَّنْيَا وَزِينَتِهَا. فَقَالَ رَجُلِّ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَو يَأْتِي الْحَيْرُ بِالشَّرِّ؟ فَسَكَتَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ فَقِيلَ لَهُ: مَا شَائُكُ تُكَلِّمُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ اللهِ وَلَا يُكَلِّمُكَ. فَرَأَيْنَا النَّبِيِّ عَلَيْهِ فَقَالَ: أَيْنَ السَّائِلُ؟ وَكَأَنَّهُ أَنَّهُ يُنْزَلُ عَلَيْهِ قَالَ: إِنَّهُ لَا يَأْتِي الْحَيْرُ بِالشَّرِ وَإِنَّ مِمَّا يُنْبِتُ الرَّبِيعُ يَقْتُلُ أَوْ عَنْ مَا اللهَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وهكذا كان النبي عليه وسلم يجلس مع أصحابه في المسجد، ويرشدهم ويربيهم ويهديهم إلى الرشد والهدى, فكان المسجد في عهده مركزًا للمسلمين يلتقون فيه إخوانهم المسلمين، ويقضي بعضهم حوائج بعضٍ مع التوجيه والإرشاد.

ومن هنا ينبغي أن يكون المسجد على مدار الزمان ملتقى لأعمال المسلمين الخيرية، فليس المسجد للصلاة فحسب، بل لها ولغيرها كالتعليم وتحفيظ القرآن، والدعوة، والإغاثة، ونحو ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>() صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب: الصدقة على اليتامى، برقم: (1465)، ص: 237-238، وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب: التحذير من الاغترار بزينة الدنيا وما يبسط منها، برقم: (1052)، ص: 423.

# أحكام فقهية في الحديث

## □ المبحث الأول: المسجد وأحكامه:

للمسجد مكانة عظيمة في الإسلام، فهو متعدد الأغراض متشعب المهام، وهو جزء من حياة المسلمين، لا تستقيم حياتهم على منهاج الله تعالى إلا بوجوده، ولذا نتطرق لبعض أحكامه وبخاصة ما استنبطه الحديث من خلال المطالب الآتية:

## المطلب الأول: معنى المسجد لغة:

المسجد في الأصل اللغوي موضع السجود، وكل موضع يتعبد فيه فهو مسجد، ومنه قول النبي عليه وسلم: «وَجُعِلَتْ لِي الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا»، فعن جَابِر بْن عَبْدِ اللّهِ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ قَالَ: «أَعْطِيتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِي: نُصِرْتُ بِالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ, وَجُعِلَتْ لِي الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أَدْرَكَتُهُ الصَّلاةُ فَلْيُصَلِّ, وَأُحِلَّتُ لِي الْغَنَائِمُ وَلَمْ تَحِلَّ لِأَحَدٍ قَبْلِي, وَأَعْطِيتُ الشَّفَاعَة, وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَةً وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَةً» (13).

وشرعاً: المسجد بقعة من الأرض ليست ملكًا لأحد، وتؤدى فيه مهمات عبادية, ودعوية, وتربوية وغيرها.

# المطلب الثاني: مكانة المسجد:

للمسجد مكانة عظمى، وأهمية بالغة في الإسلام، إذ هو محل أداء كثير من شعائرهم التعبدية من الصلاة، والاعتكاف، وقراءة

صحيح البخاري، كتاب التيمم، باب: وقول الله تعالى: ( بدد ئائائم )، برقم: (335)، صحيح البخاري، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: المساجد ومواضع الصلاة، برقم: (521)، ص: 212.

القرآن، وذكر الله عز وجل، وهو منطلق الهداية والتوجيه، وميدان العلم والتعليم، ومنبت التربية والتثقيف، وينبوع العلم والمعرفة، وهو النور المشع في قلوب المؤمنين، وهو ميدان تخريج العلماء والأبطال والقادة والمفكرين، وهو ساحة التقاء المسلم بأخيه المسلم، على منهج الله تعالى وعلى عبادة الله عز وجل. ولما هاجر النبي على منهج الله تعالى وعلى عبادة الله عز وجل. ولما هاجر النبي المسجد بوتقة لا بد منها، وهو المكان الوحيد الذي يطبع الإنسان بطابع العبودية لله عز وجل، ولذلك فضل الله المساجد، ورغب في عمارتها، وجعل الأجر الجزيل على بنائها, فقد جاء في الحديث: عن عمارتها، وجعل الأجر الجزيل على بنائها, فقد جاء في الحديث: عن عبيد الله المخور المؤل النّاس على بنائها, فقد جاء في الحديث: عن رسُولَ الله عليه ولله على يقول النّاس في حين بني مسجد الله عليه وله مسجد الله بنكير الله الله بنكير الله الله بني الله الله بنكير الله بنكير الله بني الله الله بني الله الله بني الله بني الله بني الله بني الله بني الله الله بني اله بني الله بني اله بني الله بني اله

وأن المساجد أحب بقاع الأرض إلى الله؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ الله عَيْهُ وَالله قَالَ: أَحَبُّ الْبِلَادِ إِلَى اللّهِ تعالى مَسَاجِدُهَا, وَأَبْغَضُ اللّهِ إِلَى اللّهِ أَسْوَاقُهَا(15).

وتعلق القلب بالمساجد دليل الإيمان؛ فعَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَالل

15() صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: فضل الجلوس في مصلاه بعد الصبح وفضل المساجد، برقم: (671)، ص: 271.

 $<sup>^{14}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: من بنى مسجدًا، برقم: (450)، ص:  $^{14}$  وصحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: فضل بناء المساجد والحث عليها، برقم: (533)، ص: 216.

<sup>16()</sup> جامع الترمذي، كتاب الإيمان، باب: ما جاء في حرمة الصلاة، برقم: (2617)، ص: 595. وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب، وابن ماجه، كتاب إقامة الصلوات، باب: لزوم المساجد وانتظار الصلاة، برقم: (802)، ص: 114. والآية من سورة

بل هو من السبعة الذين يظلهم الله في ظل عرشه يوم القيامة, فعَنْ أُبِي هُرَيْرَةً عَن النَّبِيِّ عَلَيه وسلم قَالَ: سَنبْعَة يُظِلَّهُم الله فِي ظِلَّهِ يَوْمَ لَا ظِّلَّ إِلَّا ظِلَّهُ: الْإِمَامُ ٱلْعَادِلُ, وَشَابٌّ نَشَاأً فِي عِبَادَةِ رَبِّهِ, وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي المَسَاجِدِ, وَرَجُلَان تَحَابًّا فِي اللَّهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ. وَرَجُلٌ طُلَبِتُهُ امْرَأَةً ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالَ فَقَالَ: إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ. وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ أَخْفَى حَتَّى لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ, وَرَجُلٌ ذُكَرَ اللهَ خَالِيًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ (17).

ولهم النور التام يوم القيامة، فعن بُرَيْدَةَ الْأَسْلَمِيِّ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللهِ قَالَ: بَشِّر المَشَّائِينَ فِي الظَّلَم إِلَى المَسمَاجِدِ بِالنَّورِ التَّامِّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ (18).

وأن عمارها هم صفوة الخلق من الأنبياء والمرسلين، ومن تبعهم من المؤمنين، قال تعالى: ( ٱبِبِبِبِيبِيبِينِكْنْنْتَتْتْتَّ طُ طُمُ فَقُفْ قُفْقً قُفْتِهِ } [سورة البقرة: 127-128].

وقال تعالى: ( كِگُكُكُكُكُكُن لَ لَهُ هُهُ هُمهم هِ هِ عَلَى [سورة التوبة: 18].

وقال تعالى: (ئمئىئى بجبحبخ بمبى بي تجتح تختمتى تى آبېبېپ پېپېپ يېنىنننتت: ) [سورة النور: 36-37].

ومما يدل على أهميتها أن النبي عليه وسلم أمر بتنزيهها من الروائح الكريهة، فعَن ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا أَنَّ إِلنَّبِيَّ عَلَيهُ وَاللَّهُمَ قَالَ فِي غَزْوَةِ خَيْبَرَ: مَنْ أَكُلَ مِنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ ـ يَعْنِي الثُّومَ ـ فَلَا يَقْرَبَنَّ

التوبة، رقمها: 18.

وَالْفَجِرْ فِي الْجِمَاعَةِ، برقم: (223)، ص: 62.

<sup>17()</sup> صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: من جلس في المسجد ينتظر الصلاة وفضل المساجد، برقم: (660)، ص: 107، وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب: الحث على الصدقة ولو بالقليل، ولا تمتنع من القليل لحقارته، برقم: (1031) ص: 416-415. (1031) سن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: ما جاء في المشي إلى الصلاة في الظلام، برقم: (561)، ص: 93، وجامع الترمذي، كتاب الصلاة، باب: ما جاء في فضل العشاء الذات في فضل العشاء الناب في فضل العشاء الناب في فضل العشاء الناب في فضل العشاء الناب في الما المناب في المناب

مَسْجِدَنَا (19).

كما أمر بتطييبها وتنظيفها، فعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: أَمَرَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ بِنِنَاعِ المَسَاجِدِ فِي الدُّورِ, وَأَنْ تُنَظّفَ وَتُطَيّبَ(20).

ولفضلها رخّب النبي عَيْهُوالله في التعليم فيها، وجعلها أفضل دار للعلم والتعليم، فقد روى مسلم في صحيحه مرفوعًا: «...وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ الله ، يَتْلُونَ كِتَابَ الله ، وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ، إلا نَرْلَتْ عَلَيْهِم السَّكِينَةُ، وَعَشِيتُهُم الرَّحْمَةُ، وَحَقَّتُهُم المَلَائِكَةُ، وَذَكَرَهُم الله فِيمَنْ عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطَأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ المَلَائِكَةُ، وَذَكَرَهُم الله فِيمَنْ عِنْدَهُ، وَمَنْ بَطَأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ »(2).

فقد كان المسجد ميدانًا للعلم والتعليم في عهد النبي عليه وسلم ومن بعده من السلف الصالحين، ومنه تخرج الأفذاذ والعلماء، ومنه انطلق المعلمون، وإليه يأوي المتعلمون، فهو مقر التربية والتوجيه والتعليم.

■ المطلب الثالث: من وظائف المسجد:

• إقامة الصلوات المفروضة: من أهم وظائف المسجد أداء الصلاة فيه جماعة للرجال، وقد ورد تأكيد شديد على محافظة الجماعة، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ الله عليه وسليم قَالَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِحَطَبٍ قَيُحْطَبَ، ثُمَّ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَيُؤذَنَ لَهَا، ثُمَّ آمُرَ رِبَالٍ فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ ثُمَّ آمُرَ رَجُلًا فَيَوُمَّ النَّاسَ، ثُمَّ أَخَالِفَ إِلَى رَجَالٍ فَأُحَرِّقَ عَلَيْهِمْ

()<sup>19</sup> صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: ما جاء في الثوم النيء والبصل والكراث، برقم: (853)، ص: 138

<sup>(853)،</sup> ص: 138. (853)، ص: 138. (20) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: ا تخاذ المساجد في الدور، برقم: (455)، ص: 77، وجامع الترمذي، كتاب الجمعة، باب: ما ذكر في تطبيب المساجد، برقم: (594)، ص:154.

ص:154. من المنطق المنط

بُيُوتَهُمْ، وَالَّذِي نَفْسِي بَيدِهِ لَوْ يَعْلَمُ أَحَدُهُمْ أَنَّهُ يَجِدُ عَرْقًا سَمِينًا أَقْ مِرْمَاتَيْن حَسَنَتَيْن لَشَهَدَ الْعِشَاءَ (22).

وإن صبلاة الجماعة تفضل على غيرها بسبع وعشرين درجةً؟ فعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عِلْهُ وسلم قَالَ: «صَلَاةُ الْجَمَاعَةِ تَفْضُلُ صَلَاةَ الْفَذُ بِسَبْعِ وَعِشْرِينَ دَرَجَةً»(23). وفي رواية عَنْ أبي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ أَنَّهُ سَمِعً النَّبِيَّ عَلَيْهِ سِلَم يَقُولُ: ﴿صَلَاةُ الْجَمَاعَةِ تَفْضُلُلُ صَلَاةَ الْفَذَ بِخَمْسِ وَعِشْرِينَ ذَرَجَةً»(24).

قال النووي: وَالْجَمْع بَيْنهَا مِنْ ثَلَاثَة أَوْجُه: أَحَدهَا: أَنَّهُ لَا مُنَافَاة بَيْنِهَا فَذِكْرِ الْقَلِيلِ لَا يَنْفِى الْكَثِيرِ, وَمَفْهُومِ الْعَدَد بَاطِل عِنْد جُمْهُور الْأُصُولِيِّينَ. وَالثَّاثِي: أَنْ يَكُون أَخْبَرَ أَوَّلًا بِالْقَلِيلِ, ثُمَّ أَعْلَمَهُ الله تَعَالَى بِزِيَادَةِ الْفَصْل فَأَخَّبَرَ بِهَا. التَّالِث: أَنَّهُ يَخْتَلَفُ باخْتِلَافِ أَحْوَال الله مُصلِّينَ وَالصَّلَاة, فَيكُون لِبَعْضِهِمْ خَمْس وَعِشْرُونَ وَلِبَعْضِهِمْ سَبْع وَعِشْرُونَ, بِحَسَبِ كَمَالِ الصَّلَاة وَمُحَافَظَته عَلَى هَيْئَاتِهَا وَخُشُوعهَا, وَكَثْرَة جَمَاعَتَهَا وَفَصْلُهُمْ, وَشَرَف الْبُقْعَة وَنَحُو ذَلِكَ, فَهَذِهِ هِيَ الْأُجْوبَة المُعْتَمَدَة

وغيرها من الأدلة كثيرة، بل لا تحتاج هذه المسألة إلى استفاضة في الأدلة، فنكتفي بما ذكر.

# • الاعتكاف فيه:

والمراد بالاعتكاف: المكث في المسجد لعبادة الله تعالى.

من نعم الله علينا أن شرع لنا الاعتكاف في المسجد لعبادته

22() صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: وجوب صلاة الجماعة، برقم: (644)، ص:

المحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: فضل صلاة الجماعة، برقم: (645)، ص: 106، وصحيح البخاري، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: فضل صلاة الجماعة وبيان التشديد في التخلف عنها، برقم: (650)، ص: 262. صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: فضل صلاة الجماعة، برقم: (646)، ص: 106، وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب: فضل صلاة الجماعة وبيان التشديد في التخلف عنها، برقم: (649)، ص: 262.

وطاعته بمختلف أبواب الطاعة الكثيرة. وقد كان الرسول عليه وسلم يعتكف في شهر رمضان، فعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا زَوْج النَّبِيِّ صلى الله: ( ﴿ أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيه وسلم كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرُ الْأُوا خِرَ مِنْ رَمَضاأَنَ عليه وسلم : حَتَّى تَوَفَّاهُ اللهُ تعَالَى, ثُمَّ اعْتَكَفَ أَزْوَاجُهُ مِنْ بَعْدِهِ»(25).

ولهذه العبادة أثر طيب على الفرد في تعامله مع مولاه جل وعلا، فيصحِّح مساره، ويعدِّل أخطاءه، ويصفى فؤاده، وتمحى ذنوبه، وترفع درجاته، كما يعود نفعها على المجتمع أيضاً، فإذا كان نخبة من هذا المجتمع تعاملوا مع ربهم هذا التعامل الفريد، فهذه علامة صحة لهذا المجتمع الذي يربى رجاله هذه التربية الإيمانية القوية.

## • خطبة الجمعة:

من فضل الله تعالى أن شرع للمسلمين صلاة الجمعة التي تقام مرةً في الأسبوع في يوم الجمعة، ولها فضائل جمة، منها أن صلاة الجمعة كفارة للدنوب والخطيئات، فعَنْ أبِي هُرَيْرَة رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللهِ: «مَنْ تَوَضَّا فَأَحْسَنَ الْوُضُوعَ, ثُمَّ أَتَى الْجُمُعَةَ فَالسَّرَعَعَ وَأَنْصَتَ, غُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَ النَّجُمُعَةِ إِلَى الْجُمُعَةِ الْجُمُعَةِ فَالسِنْتَمِعَ وَأَنْصَتَ, غُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَ النَّجُمُعَةِ إِلَى الْجُمُعَةِ وَزِيَادَةَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ, وَمَنْ مَسَّ الْحَصَى فَقَدْ لَغَا»(26).

كما ورد و عيد أيضاً على تاركها، فعَنْ أَبِي الْجَعْدِ الضَّمْرِيِّ وَكَانَتْ لَهُ صُحْبَةٌ, أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ قَالَ: «مَنْ تَرَكَ ثَلَاثَ جُمَع تَهَاوُنًا بِهَا طَبِعَ اللهُ عَلَى قُلْبِهِ»(27).

باب: الاعتكاف في العشر الأواخر، برقم: (2026)، صحيح البخاري، كتاب الاعتكاف، باب: اعتكاف العشر الأواخر (2026)، ص: 325، وصحيح مسلم، كتاب الاعتكاف، باب: اعتكاف العشر الأواخر

رورور، صديح مسلم، كتاب الاعتكاف، باب: اعتكاف العشر الأو آخر من رمضان، برقم: (1172)، ص: 483. من رمضان، برقم: (1172)، ص: 483. (857) صحيح مسلم، كتاب الجمعة، باب: فضل من استمع وأنصت في الخطبة، برقم: (857)، ص: 345. (1052)، صن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: التشديد في ترك الجمعة، برقم: (1052)، ص: 160، وسنن النسائي، كتاب الجمعة، باب: التشديد في التخلف عن الجمعة، برقم: (1370)، ص: 194.

#### • تحية المسجد:

من خصائص المسجد أن يكون له عند دخوله تحية، وذلك بأداء ركعتين، كما روى البخاري وغيره عَنْ أَبِي قَتَادَةَ السَّلَمِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْوَلِلَهُ قَالَ: «إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُم المَسْجِدَ فَلْيَرْكَعْ رَكْعَتَيْنِ قَبْلَ أَنْ يَجْلِسَ» (28).

ولا شك أن تأدية هاتين الركعتين لهما أثر على نفسية الفرد الداخل إذ أنه يشعر أنه ولج مكانًا ذا خاصية مميزة، فتتهيأ نفسه له فيتعامل معه التعامل الفضيل.

#### • حفظ القرآن وتحفيظه:

من أهم المهمات وأوضح المشروعات عمله في المساجد إقامة تعلم القرآن وتعليمه، وقراءته وإقراءه بشكل فردي، أو بشكل تدارس جماعي، كما يدل عليه حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «...وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهًلَ اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ, وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ يَتْلُونَ كِتَابَ الله وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ؛ إِلّا نَزَلَتْ عَلَيْهِم السَّكِينَةُ, وَعَشِيتُهُم الرَّحْمَةُ, وَحَقَّتُهُم المَلائِكَةُ, وَذَكَرَهُم اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ, وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ المَلائِكَةُ, وَذَكَرَهُم اللهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ, وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ» (29).

وكان رسول الله عليه والله يجلس في المسجد ويستمع لقراءة أصحابه، فعَنْ عَبْدِ اللهِ بنِ مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ لِي النَّبِيُّ عَيْهُ واللهِ: اقْرَأْ عَلَيْكَ أَنْزِلَ؟ قَالَ: نَعَمْ. عَلَيْكَ أَنْزِلَ؟ قَالَ: نَعَمْ. فَقَرَأْتُ سُورَةَ النِّسَاءِ حَتَّى أَتَيْتُ إِلَى هَذِهِ الْآيَةِ: (دُدُدُرُ رُرُ رُك ككك قَلَ: مَسْبُكَ الْآنَ. فَالْتَفَتُ إِلَيْهِ فَإِذَا عَيْنَاهُ تَذْرِفَانِ (30).

 $<sup>^{28}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: إذا دخل المسجد فليركع ركعتين، برقم: (444)، ص: 77، وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب: استحباب تحية المسجد بركعتين، برقم: (714)، ص: 290.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>() أخرجه مسلم في صحيحة، ومضى تخريجة على الصفحة: 28. <sup>30</sup>() صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، باب: قول المقرئ للقارئ: حسبك، برقم:

وهكذا كان الصحابة من بعده يتدارسون القرآن والعلم في المسجد، واستمر على هذه الحال على امتداد التاريخ الإسلامي.

ويلحق بقراءة القرآن الكريم اشتغال الفرد بذكر الله تعالى، قال تعالى: (ئمئىئىبجبحبخبمبىبىتجتحتختمتىتياً ٻېپ پپپپپپینٺٺٺٺٿٿڙ) [سورة النور: 36-37]. وکما جاء في الحديث الذي نحن بصدد شرحه: ثُمَّ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ سَالُهُ دَعَاهُ, فَقَالَ لَهُ: إِنَّ هَذِهِ المسَاجِدَ لَا تَصْلُحُ لِشَيْءٍ مِنْ هَذَا الْبَوْلِ, وَلَا الْقَذَرِ, إِنَّمَا هِيَ لِذِكْرِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ, وَالصَّلَاةِ, وَقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ(31).

ولكن يحذر الإنسان أن ينتقل من الصور الشرعية في الذكر إلى الصور البدعية التي دخلت على كثير من الأقطار الإسلامية فأوقعهم الشيطان في حبائله, مثل أن يذكر الله بذكر لم يرد في الكتاب ولا في سنة رسول الله عليه وسلم، أو أن يذكر بصيغة لم ترد، كمن يسمي الله تعالى بـ (هو) وتردد، أو أن يذكر مبتدأ دون الخير، مثل: الله، الله، الله، و نحو ذلك

## تعلم العلم وتعليمه:

ومن مهمات المسجد أنه ميدان للعلم والتعليم، فقد كان النبي صلى الله يتخذه مكانًا للتعليم والتربية، فقد جاء في الصحيح عن عَطَاء بْن يَسَار أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا سَعِيدٍ الْخُدْرِيَّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ يُحَدِّثُ؛ أَنَّ النَّبِيَّ صلى الله خَلَسَ ذَاتَ يَوْم عَلَى المِنْبَرِ وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ, فَقَالَ: إِنِّي مِمَّا أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِي مَا يُفْتَحُ عَلَيْكُمْ مِنْ زَهْرَةِ الدَّنْيَا وَزينَتِهَا...(32) الحدبث

<sup>(5050)،</sup> ص: 904، واللفظ له، وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب: فضل استماع القرآن، وطلب القراءة من حافظه...، برقم: (800)، ص: 323، والآية من سورة النساء، رقمها: 41.

(31) ينظر تخريجه على ص: 22.

(32) صحيح البخاري، كتاب الزكاة، باب: الصدقة على اليتامى، برقم: (1465)، ص: 238-237، وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب: تخوف ما يخرج من زهرة الدنيا، برقم: ذ520)ص: 422.

كما كان بستقبل فبه الوفود الذبن بفدون إلبه مسلمبن لتعلم القرآن، والسنة، والأحكام الشرعية؛ كما جاء في الحديث عَنْ أبي قِلَابَةَ قَالَ: حَدَّثَنَا مَالِكُ: أَتَيْنَا إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَلَحْنُ شَبَبَةً مُتَقَارِبُونَ ﴿ فَأَقَمْنَا عِنْدَهُ عِشْرِينَ يَوْمًا وَلَيْلَةً, وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَسُلِمُ رَحِيمًا رَ فِيقًا. فَلَمَّا ظُنَّ أَنَّا قَد اشْتَهَيْنَا أَهْلَنَا أَوْ قَد اشْتَقْنَا سَأَلَنَا عَمَّنْ تَرَكْنَا بَعْدَنَا فَأَخْبَرْنَاهُ, قَالَ: ارْجِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ, فَأَقِيمُوا فِيهِمْ, وَعَلَّمُوهُمْ, وَمُرُوهُمْ, وَذَكَرَ أَشْيَاءَ أَحْفَظُهَا أَوْ لَا أَحْفَظُهَا, وَصَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أَصَلِّي. فَإِذَا حَضَرَت الصَّلَاةُ فَلْيُوَذَنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ. وَلْيَؤُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ(٥٦).

وكون التعليم في المسجد يعطيه خاصية فريدةً على غيره؛ إذ أن المكث فيه مع العلم والتعليم يضفى على المتعلم جواً عباديًا يشعر معه بارتباطه بالله سبحانه وتعالى. إذ أن الدافع معه إلى هذا التعليم إخلاصه لله عز وجل، والانتفاع منه وفيه.

#### المسجد دار للقضاء والفتوى:

لا تقتصر مهمة المسجد في الأعمال العلمية فحسب بل اتخذه المسلمون دارًا للإفتاء والقضاء، فقد عنون البخاري باباً في صحيحه سمَّاه, بَاب: «مَنْ قَضَى وَلَاعَنَ فِي الْمَسْجِدِ», ثم قال: وَلَاعَنَ عُمَرُ عِنْدَ مِنْبَرِ النَّبِيِّ عَلَيه وسلم, وَقضَى شُرَيْحٌ وَالشُّعْبِيُّ وَيَحْيَى بْنُ يَعْمَرَ فِي المَسْجِدِ, وَقَضَى مَرْوَانُ عَلَى زَيْدِ بْنِ ثَابِتٍ بِالْيَمِينِ عِنْدَ المِنْبَر, وَكَانَ الحَسنَنُ وَزُرَارَةً بْنُ أَوْفَى يَقْضِيَانَ فِي الرَّحَبَةِ خَارِجًا مِن المَسْجِدِ .(34)

وأورد أيضاً بابًا سماه: «باب من حكم في المسجد»، وأورد فيه حدیث أبی هریرة رضی الله عنه فی حکمه علی ماعز رضی الله

<sup>()</sup> صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: إذا استووا في القراءة فليؤمهم أكبرهم، برقم: (685)، ص: 112، وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب: من أحق بالإمامة؟، برقم: (674)، ص:272. (674)، ص:272. (ذكره البخاري، كتاب الأحكام، باب: من قضى ولاعن في المسجد، (ذكره البخاري في ترجمة الباب)، ص: 1233-1234.

عنه، وهو في المسجد؛ فذكر بسنده إلى أبي هريرة رضي الله عنه قال: أَتَى رَجُلٌ رَسُولَ الله عنه قال: أَتَى رَجُلٌ رَسُولَ الله على عَلَيه وَهُوَ فِي المَسْجِدِ فَنَادَاهُ, فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله إِنِّي زَنَيْتُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ, فَلَمَّا شَهِدَ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعًا قَالَ: أَبِكَ جُنُونٌ؟ قَالَ: لَا قَالَ: اذْهَبُوا بِهِ فَارْجُمُوهُ (35).

وكانت الوفود الكبيرة المستفسرة عن شئون دينها، والسائلة في أحكام شريعتها تفد إلى رسول الله عليه وسلم، فكان يقابلهم في المسجد، وبِقضي حاجاتهم؛ فعن أنس بن مَالِكِ قال: بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ مَعَ إِلنَّبِيِّ عِيهُ وسلم فِي المسْجِدِ؛ دَخَلَ رَجُلٌ عَلَى جَمَلٍ فَأَثَاخَهُ فِي المسْجِدِ, ثُمَّ عَقَلَهُ, ثُمَّ قَالَ لَهُمْ: أَيُّكُمْ مُحَمَّدٌ؟ \_ وَالنَّبِيُّ عَلَيهُ وسلم مُتَّكِئٌ بَيْنَ ظُهْرَانَيْهِمْ \_ فَقُلْنَا: هَذَا الرَّجُلُ الْأَبْيَضُ المُتَّكِئُ. فَقَالَ لَهُ الرَّجُلُ: ابْنَ عَبْدِ المُطَّلِبِ؟ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ: قَدْ أَجَبْتُكَ. فَقَالَ الرَّجُلُ لِلنَّبِيِّ صلى الله: إنِّي سَائِلُكَ فَمُشَدِّدٌ عَلَيْكَ فِي المَسْأَلَةِ فَلَا تَجِدْ عَلَيَّ فَي عَلَي فَي نَفْسِكَ, فَقَالَ: سَلْ عَمَّا بَدَا لَكَ, فَقَالَ: أَسْأَلُكَ بِرَبِّكَ وَرَبِّ مَنْ قَبْلَكَ اللَّهُ أَرْسَلَكَ إِلَى النَّاسِ كُلُّهِمْ؟ فَقَالَ: اللَّهُمَّ نَعَمْ. قَالَ: أَنْشُدُكَ بِاللَّهِ اللَّهُ أَمَرَكَ أَنْ نُصَلِّي الصَّلُوَاتِ الْخَمْسَ فِي الْيَومِ وَاللَّيْلَةِ؟ قَالَ: اللَّهُمَّ نَعَمْ. قَالَ: أَنْشُدُكَ بِاللَّهِ اللَّهُ أَمَرَكَ أَنْ نَصُومَ هَذَا الشِّهْرَ مِن السَّنَةِ؟ قَالَ: اللَّهُمَّ نَعَمْ قَالَ: أَنْشُدُكَ بِاللَّهِ اللهُ أَمَرَكَ أَنْ تَأْخُذَ هَذِهِ الصَّدَقَةَ مِنْ أُغْنِيَائِنَا فَتَقْسِمَهَا عَلَى فَقَرَائِنَا؟ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيهُ وسلم: اللهُمَّ نَعَمْ. فَقَالَ الرَّجُلُ: آمَنْتُ بِمَا جِنْتَ بِهِ. وَأَنَا رَسُولُ مَنْ وَرَائِي مِنْ قَوْمِي. وَأَنَا ضِمَامُ بْنُ تَعْلَبَةً أَخُو بَنِي سَعْدِ بْنِ بَكْر (36).

وغير ذلك من الأحاديث التي تفيد أن من مهمات المسجد كونه ميدانًا للفتوى والإجابة عن أسئلة الناس وحل مشكلاتهم وما يطرأ

(63) صحيح البخاري، كتاب العلم، باب: القراءة والعرض على المحدث، برقم: صحيح 15.

<sup>35()</sup> صحيح البخاري، كتاب الأحكام، باب: من حكم في المسجد، برقم: (7167)، ص: 1234، وصحيح مسلم، كتاب الحدود، باب: من اعترف على نفسه بالزنا، برقم: (1691)، ص:750.

عليهم.

## • المسجد مأوى للمحتاجين وسكن للغرباء:

لقد اشتهر في السنة وجود مكان ملحق بالمسجد يسمى الصفة في عهد رسول الله عليه وسلم يأوي إليه من لا سكن له من الفقراء، وكان رسول الله صلى الله يرعاهم، ويعطف عليهم، ويطلب لهم شيئًا من الصدقة, فعن مُجَاهِد أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ كَانَ يَقُولُ: أَللَّهِ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِنْ كُنْتُ لَأَعْتَمِدُ بِكَبِدِي عَلَى الْأَرْضِ مِن الجُوع, وَإِنْ كُنْتُ لَإِشْدُ الحَجَرَ عَلَى بَطْنِي مِن الجُوع, وَلَقَدْ قَعَدْتُ يَوْمًا عَلَى طَريقِهم الَّذِي يَخْرُجُونَ مِنْهُ؛ فَمَرَّ أَبُو بَكْرٍ فَسَأَلْتُهُ عَنْ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ مَا سَأَلْتُهُ إِلَّا لِيُشْبِعَنِي فَمَرَّ وَلَمْ يَفْعَلْ, ثُمَّ مَرَّ بِي عُمَر فَسَبَأَلْتُهُ عَنْ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللُّهِ مَا سَالْتُهُ إِلَّا لِيُشْبِعَنِي فَمَرَّ فَلَمْ يَفْعَلْ, ثُمَّ مَرَّ بِي أَبُو الْقَاسِم صلى الله فَتَبَسَّمَ حِيْنَ رَآنِيَ وَعَرَفَ مَا فِي نَفْسِي وَمَا فِي وَجْهِي, ثُمَّ قَالَ: يَا أَبَا هِرِّ! قُلْتُ: لَبَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: الْحَقْ. وَمَضَى فَتَبِعْتُهُ فَدَخَلَ فَاسْتَأْذُنَ فَأَذِنَ لِي فَدِخَلَ فَوَجَدِ لَبَبًّا فِي قَدَح. فَقَالَ: مِنْ أَيْنَ هَذَا اللَّبَنُ؟ قَالُوا: أَهْدَاهُ لَكَ فُلَانٌ أَوْ فُلَائَةً. قَالَ: أَبَّا هِرِّ؟ قُلْتُ: لَبَّيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: النَّحَقُّ إِلَى أَهْلِ الصُّفَّةِ فَادْعُهُمْ لِي, قَالَ: وَأَهْلُ الصُّفَّةِ أَضْيَافِ الْإِسْلَام لَا يَأْوُونَ إِلَى أَهْلِ وَلَا مَالِ وَلَا عَلَى أَحَدٍ؛ إِذَا أَتَتْهُ صَدَقَةً بَعَثَ بِهَا ۚ إِلَيْهِمْ وَلَمْ يَتَنَاوَلْ مِنْهَا شَيْئًا, وَإِذَا أَتَتْهُ هَدِيَّةً أَرْسَلَ إلَيْهِمْ وَأَصَابَ مِنْهَا وَأَشْرَكَهُمْ فِيهَا, فَسَاءَنِي ذَلِكَ فَقُلْتُ: وَمَا هَذَا اللَّبَنُ فِي أَهْلِ الصُّفَّةِ كُنْتُ أَحَقَّ أَنَا أَنْ أَصِيبَ مِنْ هَذَا اللَّبَنِ شَرْبَةً أَتَقَوَّى بِهَا ۚ فَإِذَا جَاءَ أَمَرَنِي فَكُنْتُ أَنَا أَعْطِيهِمْ وَمَا عَسَى أَنَّ يَبْلَغْنِي مِنْ هَذَا اللَّبَن, وَلَمْ يَكُنْ مِنْ طَاعَةِ اللَّهِ وَطَاعَةٌ رَسُولِهِ عَلَيْهِ الله بُدِّ, فَأَتَيْتُهُمْ فَدَعَوْتُهُمْ فَأَقْبَلُوا فَإِسْتَأَذَنُوا فَأَذِنَ لَهُمْ وَأَخَذُوا مَجَالِسَهُمْ مِن الْبَيْتِ. قَالَ: يَا أَبَا هِرِّ! قُلْتُ: لَبَّيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: خُذْ فَأَعْطِهِمْ. قَالَ: فَأَخَذْتُ الْقَدَحَ فَجَعَلْتُ أُعْطِيهِ الرَّجُلَ فَيَشْرَبُ حَتَّى يَرْوَى تُمَّ يَرُدُّ عَلَىَّ الْقَدَحَ, فَأَعْطِيهِ الرَّجُلَ فَيَشْرَبُ حَتَّى يَرْوَى ثُمَّ يَرُدُ

عَلَيَّ الْقَدَحَ, فَيَشَّربُ حَتَّى يَرْوَى ثُمَّ يَرُدُّ عَلَىَّ الْقَدَحَ حَتَّى الْتَهَيْتُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى اللَّهُمْ وَقَدْ رَوِيَ الْقَوْمُ كُلُّهُمْ, فَأَخَذَ الْقَدَحَ فَوَضَعَهُ عَلَى يَدِهِ فَنَظَرَ إِلَيَّ فَتَبَسَّمَ, فَقَالَ: أَبَا هِرِّا قُلْتُ: لَبَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: بَقِيتُ أَنَا ۚ وَأَنْتَ ۚ قُلْتُ: صَدَقْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: اقْعُدْ فَاشْرَبْ, فَقَعَدْتُ فَشَرِبْتُ, فَقَالَ: اشْرَبْ فَشَرِبْتُ, فَمَا زَالَ يَقُولُ اشْرَبْ حَتَّى قُلْتُ: لَا وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا أَجِدُ لِهُ مَسْلَكًا, قَالَ: فَأَرنِي فَأَعْطَيْتُهُ الْقَدَحَ فَحَمِدَ اللَّهَ وَسِمَّى وَشَرَبَ الْفَضْلَةَ (37).

وقصة مجىء فقراء قبيلة مضر حيث حث الصحابة على التبرع لهم وجمع لهم الصدقات، فعن جَرير قَالَ: كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله في صَدْر النَّهَار, قَالَ: فَجَاءَهُ قَوْمٌ حُفَاةٌ عُرَاةٌ, مُجْتَابي النَّمَار, أُو الْعَبَاءِ, مُتَقَلِّدِي السُّيُوفِ, عَامَّتُهُمْ مِنْ مُضرَ, بَلْ كُلَّهُمْ مِنْ مُضرَ, فَتَمَعَّرَ وَجْهُ رِسُولِ اللَّهِ عِيهِ وسِلِهِ لِمَا رَأَى بِهِم الْفَاقَةِ, فَدَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ فَأَمَرَ بِلَالًا فَأَذَّنَ وَأَقَامَ فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ, فَقَالَ: (ٱبببببببب) إِلَى آخِرِ الْآيَةِ ( قَ قَ قَ قَ قُ فَ), وَالْآيَةُ الَّتِي فِي الْحَشْرُ: ( نَذَتُ تُ تُتَلَّكُ لَّهُ تَّقُ), تَصَدَّقَ رَجُلٌ مِنْ دِينَارِهِ, مِنْ دِرْهَمِهِ, مِنْ تُؤْبِهِ, مِنْ صَاع بُرِّهِ, مِنْ صَاعِ تَمْرِهِ, حَتَّى قَالَ: وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ, قَالَ:فَجَاءَ رَجُلٌّ مِن الْأَنْصَار بَصُرَّةً كُادَتْ كَفُّهُ تَعْجَزُ عَنْهَا بَلْ قَدْ عَجَزَتْ, قَالَ: ثُمَّ تَتَابَعَ النَّاسُ حَتَّى رَأَيْتُ كَوْمَيْنِ مِنْ طَعَام وَثِيَابٍ جَتَّى رَأَيْتُ وَجْهَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللهِ يَتَهَلَّلُ كَأَنَّهُ مُذْهَبَةً, فَقَالَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللهِ: مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَام سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْءٌ, وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَام سُنَّةً سَيِّئَةً كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ(38).

صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب: كيف كان عيش النبي عليه وسلم وأصحابه، برقم: (0452)، ص:1120. (6452)، ص:1120. (28هـ) صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب: الحث على الصدقة ولو بشق تمرة، برقم: (1017)، صديح مسلم، 410-410.

وهكذا كان المسجد مأوى للفقراء والمساكين كما كان مأوى للمصلين.

#### • المسجد مقر للشورى والالتقاء:

من المستحب أن يجتمع أهل الحي في المسجد يتشاورون فيه عما تصلح به أحوالهم، وعن المهمات الملقاة على عواتقهم، وقد كان كذلك في عهد رسول الله عليه وسلم، فأغلب مشاوراته كانت في المسجد، وكذا صحابته الكرام من الخلفاء الراشدين ومن بعدهم، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «وكانت مواضع الأئمة ومجامع الأمة هي المساجد، فإن النبي عليه والله أسس مسجده المبارك على التقوى، فيه الصلاة والقراءة، والذكر، وتعليم العلم، والخطب، وفيه السياسة، وعقد الألوية والرايات، وتأمير الأمراء، وتعريف العرفاء، وفيه يجتمع المسلمون لما أهمهم من أمر دينهم ودنياهم، وكذلك عماله على البوادي، فإنه لهم مجمعًا فيه يصلون، وفيه يساسون، ... وكان على البوادي، فإنه لهم مجمعًا فيه بيوتهم كما يسكن سائر المسلمين في بيوتهم، لكن مجلس الإمام الجامع هو المسجد الجامع»(ق).

وهذا الالتقاء له فوائده العديدة وثماره اليافعة، فمن خلال هذا التشاور يعدلون سلوك مخطئ، ويتنبهون لمريض فقدوه، ويطلعون على أحوال فقير فيساعدوه، ومحتاج فيعينوه، أو مدين فيتحملون عنه دينه أو شيئًا منه... و هكذا.

المطلب الرابع: في الأعمال المشروعة في المسجد، ومنها:

1-الأكل والشرب: من الأشياء المباحة الأكل والشرب في المسجد، يقول النووي: «ولا بأس بالأكل والشرب في المسجد ووضع المائدة فيه» (40). ولكن ينبغي أن يتجنب الأكل من الأشياء

الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية، 35/39, بتصرف. ( $^{39}$ ) المجموع للنووي، 2/17.

التي لها رائحة كريهة التي يصطبغ بها المسجد فيكرهه الداخلون إليه، والمتعبدون فيه، لحديث: مَنْ أَكَلَ مِنْ هَذِهِ الشَّجَرَةِ - يَعْنِي الثُّومَ \_ فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنًا (41).

#### 2-النوم والاستلقاء والمبيت:

مما يباح فعله في المسجد النوم سواء أكان مبيتًا أي: نوماً طويلاً، أو استلقاءً، كما روي عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه كان ينام وهو شاب أعزب لا أهل له في مسجد رسول الله صلى الله؛ فعن نَافِع قَالَ: أَخْبَرَثِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمْرَ أَنَّهُ كَانَ يَنَامُ وَهُوَ عَلِيهُ وَلَهُ شَابٌ أَعْزَبُ لَا أَهْلَ لَهُ فِي مَسْجِدِ النَّبِيِّ عَلَيه وسلم (42). وعند الترمذي: عَن ابْنِ عُمَرَ قَالَ: كُنَّا نَنَامُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيهُ فِي المَسْجِدِ وَنَحْنُ شَبَابٌ(43). ولكن هذا الجواز لا يعني أن المسجد مقر دائم للنوم، فقد كر هه بعض أهل العلم(44).

# جـ الوضوء في المسجد:

استنبط بعض أهل العلم جواز الوضوء في المسجد مما رواه أحمد وغيره عَنْ أبي الْعَالِيَةِ عَنْ رَجُلِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَهُ وَسَلَّمُ ا قَالَ: حَفِظْتُ لَكَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ تَوَضَّأَ فِي الْمَسْجِدِ (45).

وهذا الجواز ما ذهب إليه الشافعية والحنابلة رحمهم الله تعالى. أما المالكية والأحناف فقد كرهوا ذلك إلا أن يكون في موضع لا

41() صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب: ما جاء في الثوم النيء والبصل والكراث، برقم:

<sup>(853)،</sup> ص: 138. (853)، ص: 138. (1942) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: نوم الرجال في المسجد، برقم: (444)، ص: 142)، ص: 76، واللفظ له، وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب: م فضائل عبد الله بن

مر، برقم: (2479)، ص: 1091. عمر، برقم: (2479)، ص: 1091. (<sup>43</sup>) جامع الترمذي، كتاب الصلاة، باب: ما جاء في النوم في المسجد، برقم: (321)، ص: 88. وقَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ ابْنِ عُمَرَ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ. (<sup>44</sup>) ينظر المرجع السابق. (ح) رواه الإمام أحمد في مسنده، برقم:(23089), 781/88-180، وإسناده صحيح، رجاله ثقات رجال الصحيح غير صحابيه.

يصلي فيه(46).

ولكن ينبغى ألا تتخذ هذه الإباحة وسيلة إلى توسيخ المسجد وتلويثه، وبخاصة بعد ما خصصت أماكن للوضوء في أكثر المساجد في جميع البلدان الإسلامية.

8-دخول المشرك وربط الأسير في المسجد: فقد أباح أهل العلم جواز دخول الكافر والمشرك في المسجد استنادًا إلى ما أخرجه الشيخان وغير هما عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: بَعِثَ رَسُولُ اللُّهِ عليه وسلم خَيْلًا قِبَلَ نَجْدٍ فَجَاءَتْ برَجْل مِنْ بَنِي حَنِيفَةَ يُقَالُ لَهُ: تُمَامَةُ بْنُ أَثَالِ, فَرَبَطُوهُ بسَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي المسجّدِ(47).

وهذا الأمر يشمل جميع المساجد إلا المسجد الحرام، فلا يجوز إدخال المشرك فيه، لقوله تعالى: (نننتت تتطع ططف فقق ققة ج جج يج جيج چ ) [سورة التوبة: 28].

# 9-إدخال السلاح إلى المسجد واللعب فيه:

إن المساجد مكان عبادة وعلم وتربية وذكر، وهي بيوت الله تعالى، لا يجوز فيها اللهو والعبث، لكن إذا قصد به \_ أي اللعب \_ غاية سامية، وكان بقدر محدود، ولم يكن ديدناً فقد أجازه أهل العلم مسِتدلين بحديث عائشة رضي الله عنها أنها قَالَتْ: لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللُّهِ عَلَيْهِ مِنْومًا عَلَى بَابِ كُجْرَتِي؛ وَالْحَبَشَةُ يَلْعَبُونَ فِي الْمَسْجِدِ وَرَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ يَسْتُرُنِي بِرِدَائِهِ أَنْظُرُ إِلَى لَعِبِهِمْ (48).

قال النووي في شرحه: فِيهِ جَوَازِ اللَّعِبِ بالسِّلاحِ وَنَحُوه مِنْ

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>() ينظر: المغني، 3/206, والمجموع، 2/174. <sup>47</sup>() ينظر: المغني، 3/206, والمجموع، 2/174. <sup>46</sup>() صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: دخول المشرك المسجد، برقم: (469)، ص: 81، وصحيح مسلم، كتاب الجهاد، بأب: ربط الأسير وحبسه وجواز المن عليه، برقم:

<sup>(1764)،</sup> ص: 782-782. (1764)، ص: 782-782. (1764) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: أصحاب الحراب في المسجد، برقم: (454)، ص: 78، وصحيح مسلم، كتاب صلاة العيدين، باب: الرخصة في اللعب الذي لا معصية فيه في أيام العيد، برقم: (892)، ص: 357.

آلَات الْحَرْبِ فِي الْمَسْجِد, وَيَلْتَحِق بِهِ مَا فِي مَعْنَاهُ مِن الْأَسْبَاب المُعِينَة عَلَى الْجِهَاد وَأَنْوَاعَ الْبرّ (49).

#### 10- الكلام المباح وإنشاد الشعر:

إن الكلام \_ ومنه الشعر \_ فيه المحمود، وفيه المباح، وفيه المكروه، وفيه المحرم فإن كان الكلام مكروها أو محرّمًا ففي المسجد أشد كراهة وتحريمها، وإن كان محمودًا فهذا من وظائف المسجد، وإن كان مباحًا أو شعراً مباحًا، فقد اختلف فيه أهل العلم فكرهه الحنفية والحنابلة بناءً على أن المساجد محترمة، وأنها بنيت للعبادة والذكر وقراءة القرآن، كما أشار إليه النبي عليه وسلم في الحديث الذي نحن بصدد شرحه: «إِنَّ هَذِهِ المَساجِدَ لَا تَصْلُحُ لِشَيْءٍ مِنْ هَذَا الْبَوْلِ وَلَا الْقَدُر, إِنَّمَا هِيَ لِذِكْرِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ وَالصَّلَاةِ وَقِرَاءَةِ الْقرْآن»(50).

وذهب الشافعية والمالكية والظاهرية إلى عدم الكراهة إلا إذا كان الكلام مكروهًا، بناءً على وقائع جرت نشد فيها الشعر في المسجد، فقد بوّب البخاري في صحيحه، باب: «الشعر في المسجد»، ثم أورد حديث حسان بن ثابت: فعن أبي سَلَمَةُ بْن عَبْدِ الرَّحمَن بْنِ عَوْفٍ أَنَّهُ سَمِعَ حَسَّانَ ابْنَ ثَابِتٍ الْأَنْصَارِيَّ يَسْتَشْهِدُ أَبَا هُرَيْرَةَ: أَنْشُدُكَ اللهَ هَلْ سَمِعْتَ النَّبِيِّ عَلَيهُ وَسُلُّم، يَقُولُ: يَا جَسَّانُ أَجِبْ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللهُمَّ أَيِّدْهُ بِرُوحِ الْقَدُسِ؟ قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: نَعَمْ (51).

وفي رواية أنه كان ينشد في المسجد فمر عليه عمر رضي الله عنه, (وأحدّ النظر إليه، فكأنه أراد أن يمنعه من الإنشاد في المسجد)

<sup>()</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الثاني، 184.6. () نظر تخريجه في ص: 7. () ينظر تخريجه في ص: 7. () صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: الشعر في المسجد، برقم: (453)، ص: 78، وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب: فضائل حسان بن ثابت رضي الله عنه، برقم: (2485)، ص: 1094.

فردّ حسان على عمر بأنه كان ينشد الشعر في المسجد في عهد النبي صلى الله على قوله، فعن سَعِيدِ بْنِ المُسَيَّبِ قَالَ: على قوله، فعن سَعِيدِ بْنِ المُسَيَّبِ قَالَ: مَرَّ عُمَرُ فِي المَسْجِدِ وَحَسَّانُ يُنْشِدُ فَقَالَ: كُنْتُ أَنْشِدُ فِيهٍ وَفِيهِ مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنْكَ, ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَي أَبِي هُرَيْرَةَ فَقَالِ: أَنْشُدُكَ بِاللَّهِ أَسَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسُلُّهُ يَقُولُ: أَجِبْ عَنَي. اللَّهُمَّ أَيِّدُهُ بِرُوحِ الْقَدُسِ؟ قَالَ: نَعُمْ (52).

ولكن ليعلم إن من مقتضى الورع عدم الكلام في أمور الدنيا في المسجد، وقد كان السلف الصالح رحمهم الله تعالى يتورعون عن ذلك تورعًا شديدًا، ومن طالع أحوالهم وسيرهم وجد ذلك بينًا و اضحًا ِ

#### المطلب الخامس: في الأعمال الممنوعة في المسجد:

نذكر في هذا المبحث جملةً من الممنوعات التي ينبغي الحذر عنها والاجتناب منها في المسجد؛ سواءٌ أكان هذا المنع للتحريم أو للكر اهة.

## البيع والشراء وما في حكمهما في المسجد:

المساجد بيوت الله تعالى أنشئت للعبادة والذكر والتعليم، فلا يجوز فيها تعاطى أمور الدنيا من البيع والشراء أو التساوم، والتكسب بالصنائع وغيرها، فقد نهى عن هذه الأشياء في المسجد، فعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيه سَلَم نَهَى عَن الشِّرَاءِ وَالْبَيْعِ فِي الْمَسْجِدِ, وَأَنْ تُنْشَدَ فِيهِ ضَالَّةً, وَأَنْ يُنْشَدَ فِيهُ شِعْرٌ. وَنَهَى عَنِ الْتَحَلُّقِ قَبْلَ الصَّلَاةِ يَوْمَ الجُمُعَةِ (53).

() صحيح البخاري، كتاب بدء الخلق، باب: ذكر الملائكة، برقم: (3212)، ص: , 537, وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب: فضائل حسان بن ثابت رضي الله عنه، برقم: (2485)، ص: 1094. ومنذ، برقم: (1079)، سن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: التحلق يوم الجمعة قبل الصلاة، برقم: (1079)، ص: 163. واللفظ له، وجامع الترمذي، كتاب الصلاة، باب: ما جاء في كراهية البيع بالشراء ما بالشراء المنظمة الشروء في المساحة، باب: ما جاء في كراهية البيع بالشراء بالشراء الشروء في المساحة، باب: ما جاء في كراهية البيع بالشراء بالشراء الشروء في المساحة، باب: 88

والشراء وإنشاد الضالة والشعر في المسجد، برقم: (322)، ص: 88.

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ قَالَ: إِذَا رَأَيْتُمْ مَنْ يَبِيعُ أَوْ يَبْتَاعُ فِي الْمَسْجِدِ فَقُولُوا: لَا أَرْبَحَ اللهُ تِجَارَتَكَ, وَإِذَا رَأَيْتُمْ مَنْ يَبْعُ فِي الْمَسْجِدِ فَقُولُوا: لَا أَرْبَحَ اللهُ تَالَيْكَ. قَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ أَبِي يَنْشُدُ فِيهِ ضَالَّةً فَقُولُوا: لَا رَدَّ اللهُ عَلَيْكَ. قَالَ أَبُو عِيسَى: حَدِيثُ أَبِي هُرَيْرَةَ حَدِيثُ حَسَنِ غَرِيبٌ, وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ بَعْضِ أَهْلِ الْعِلْمِ وَلَا مُرَيْرَةَ حَدِيثُ مَن أَهْلِ الْعِلْمِ فِي الْمَسْجِدِ, وَهُو قَوْلُ أَحْمَدَ وَإِسْحَقَ. وَقَدْ رَخَصَ فِيهِ بَعْضُ أَهْلِ الْعِلْمِ فِي الْبَيْعِ وَالشِّرَاءِ فِي المَسْجِدِ (60).

وعَنْ بُرَيْدَةَ أَنَّ رَجُلًا نَشَدَ فِي المَسْجِدِ فَقَالَ: مَنْ دَعَا إِلَى الجَمَلِ الْأَحْمَرِ ؟ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللهِ: لَا وَجَدْتَ؛ إِنَّمَا بُنِيَت المَسَاجِدُ لِمَا بُنِيَتْ لَهُ (55).

قال النووي: قَالَ الْقَاضِي: فِيهِ: دَلِيلٌ عَلَى مَنْع عَمَل الصَّانِع فِي المَسْجِد كَالْخِيَاطَةِ وَشَبَهها. قَالَ: قَالَ بَعْض شُيُوخنَا: إِنَّمَا يُمْنَع فِي المَسْجِد مِنْ عَمَل الصَّنَائِع الَّتِي يَخْتَص بِنَفْعِهَا آحَاد النَّاس وَيَكْتَسِب المَسْجِد مِنْ عَمَل الصَّنَائِع الَّتِي يَخْتَص بِنَفْعِهَا آحَاد النَّاس وَيَكْتَسِب بِهِ, فَلَا يُتَّخذُ المَسْجِدُ مَتْجَرًا, فَأَمَّا الصَّنَائِع الَّتِي يَشْمَل نَفْعها المُسْلِمِينَ بِهِ, فَلَا يُتَّخذُ المَسْجِدُ مَتْجَرًا, فَأَمَّا الْحِهَاد مِمَّا لَا إِمْتِهَان لِلمَسْجِدِ فِي غِي دِينهمْ كَالمُتَاقَفَةِ وَإِصْلَاح آلَات الْجِهَاد مِمَّا لَا إِمْتِهَان لِلمَسْجِدِ فِي عَمَله , فَلَا بَأْس به (56).

## • نشدان الضالة ونحوها:

وإن نشدان الضالة في المسجد ممنوع بحديث النبي عليه وسلم المروي عن أبي هُرَيْرة رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عليه وسلم الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عليه وسلم مَنْ سَمِعَ رَجُلًا يَنْشُدُ ضَالّةً فِي المَسْجِدِ فَلْيَقُلْ: لَا رَدَّهَا اللهُ عَلَيْكَ؛ فَإِنَّ المَسْاجِدِ لَمْ تُبْنَ لِهَذَا (57).

النبي عن البيع في المسجد، برقم: (1321)، ص: النبي عن البيع في المسجد، برقم: (1321)، ص: 320

صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: النهي عن نشد الضالة في المسجد، برقم: (569)، ص: 229.

<sup>56()</sup> شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الثاني، 5/55.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>() صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: النهي عن نشد الضالة في المسجد، برقم: (568)، ص: 228.

قال النووي: فيه النَّهْي عَنْ نَشْد الضَّالَّة فِي الْمَسْجِد, وَيَلْحَق بِهِ مَا فِي مَعْنَاهُ مِن ٱلْبَيْعِ وَالشِّرَّاءِ وَالْإِجَارَة وَنَحْوَهَا مِن ٱلْعُقُود, وَكَرَّاهَة رَفْع الصَّوْت فِي الْمَسْجد(58).

وكما مر معنا رواية بُرَيْدَةَ أَنَّ رَجُلًا نَشَدَ فِي المَسْجِدِ فَقَالَ: مَنْ دَعَا إِلَى الجَمَلِ الْأَحْمَرِ؟ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَهُ وَسَلَّمَ: لَا وَجَدْتَ, إِنَّمَا بُنِيَت المَسَاجِدُ لِمَا بُنِيَتْ لَهُ (59).

# • إعطاء السائل الذي يسأل أموال الناس:

لقد شدد أهل العلم في جواز إعطاء السائل الذي يسأل في المسجد، وأقل أحواله الكراهة، لأن هذا يخرج المسجد عن وظيفته الأساسية، ويبقى ميدانًا لتبارى السائلين وعرض مشكلاتهم وأحوالهم.

ولعل مما يلحق به اتخاذ المسجد دعاية لبعض الأشياء والمؤسسات، والاستعراض بصور وأحوال مختلفة.

# • رفع الصوت والجدال ونعى الميت:

ومن الممنوع شرعًا رفع الصوت في المسجد والجدال فيه ونعى الميت، ويتأكد المنع إذا كان هذا الفعل فيه مشغلة للمصلين، ومما يستدل لذلك ما رواه البخاري عن السائب بن يزيد قِال: كُنْتُ قَائِمًا فِي المَسْجِدِ فَحَصَبَثِي رَجُلٌ فَنَظَرَّتُ فَإِذَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ, فَقَالَ: اذْهَبُّ فَأَتِنِي بِهِذَيْنِ فَجِئْتُهُ بِهِمَا, قَالَ: مَنْ أَنْتُمَا؟ أَوْ مِنْ أَيْنَ أَنْتُمَا؟ قَالَا: مِنْ أَهْلِ الْطَّائِفِ. قَالَ: لَنُو كُنْتُمَا مِنْ أَهْلِ الْبَلَدِ لَأَوْجَعْتُكُمَا, تَرْفَعَان أَصْوَاتَكُمَا فِي مَسْجِدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيهُ وسلم؟ (60).

## • منع الجنب والحائض من دخول المسجد:

 $<sup>^{58}</sup>$ () شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الثاني، 5/55.  $^{59}$ () ينظر تخريجه على ص: 45.  $^{60}$ () منظر تخريجه على ص: 45.  $^{60}$ () صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: رفع الصوت في المسجد، برقم: (470)، ص: 81

منع أهل العلم من تلبَّسَ بحدث أكبر كالجنابة والحيض من دخول المسجد والجلوس فيه لحديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ على الله على الله عنها أنها قالت: جَاءَ وَسُولُ اللَّهِ على الله على المسجد فقال: وَجَهُوا هَذِهِ الْبُيُوتَ عَن المَسْجِدِ. ثُمَّ دَخَلَ النَّبِيُ على وَالله وَلَمْ يَصْنَع الْقَوْمُ شَيْئًا رَجَاءَ أَنْ تَنْزِلَ فِيهِمْ رُخْصَةٌ, فَخَرَجَ إِلَيْهِمْ بَعْدُ فَقَالَ: وَجَهُوا هَذِهِ الْبُيُوتَ عَن المَسْجِدِ فَإِنِّي لَا أُحِلُ المَسْجِدِ لِمَائِضٍ وَلا جُهُوا هَذِهِ الْبُيُوتَ عَن المَسْجِدِ فَإِنِّي لَا أُحِلُ المَسْجِدِ لِحَائِضٍ وَلا جُنُهِ (6).

لكن بعض أهل العلم من الشافعية والمالكية والحنابلة أجازوا مرور هؤلاء بالمسجد دون الجلوس فيه لقوله تعالى: (عرض النامة:43). كُوُ [سورة النساء:43].

## • تشبيك الأيدي في المسجد للجالس فيه:

أخرج الإمام أحمد في مسنده عَنْ مَوْلًى لِأَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ, أَنَّهُ كَانَ مَعَ أَبِي سَعِيدٍ, وَهُوَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ اللهِ فَلَمْ يَفْطِنُ, قَالَ: فَالْتَفْتَ إِلَى أَبِي سَعِيدٍ نَفْسَهُ, فَأَوْمَا إِلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ اللهِ فَلَمْ يَفْطِنُ, قَالَ: فَالْتَقْتَ إِلَى أَبِي سَعِيدٍ فَقَالَ: إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلَا يُشْبِكَنَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ؛ فَإِنَّ التَّشْبِيكَ مِن الْمَسْجِدِ حَتَّى الشَّيْطَانِ؛ فَإِنَّ الْحَسْبِدِ حَتَّى الشَّيْطَانِ؛ فَإِنَّ الْحَسْبِدِ حَتَّى الْمَسْجِدِ حَتَّى الْمَسْجِدِ حَتَّى يَحْرُجَ مِنْهُ (62).

وَعَنْ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ قَالَ: «إِذَا تَوَضَّاً أَحَدُكُمْ فَأَحْسَنَ وُضُوعَهُ ثُمَّ خَرَجَ عَامِدًا إِلَى المَسْجِدِ فَلَا يُشْبِّكَنَّ بَيْنَ أَصَابِعِهِ فَإِنَّهُ فِي صَلَاةٍ»(63).

)<sup>61</sup> سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: في الجنب يدخل المسجد، برقم: (232)، ص:

## • تجنب المسجد النجاسات من البول وغيره:

وهذا من الأفعال المحرمة التي لا يجوز فعلها في المسجد؛ لأن هذه المساجد لابد أن تكون طاهرة ونظيفة من جميع أنواع النجاسات والقاذورات، كما قال النبي عليه واللهم للأعرابي الذي بال في المسجد: إنَّ هَذِهِ المستاجد لَا تَصْلُحُ لِشَيْءٍ مِنْ هَذَا الْبَوْلِ, وَلَا الْقَذَرِ, إِنَّمَا هِيَ لِذِكْرِ اللّهِ عَزَّ وَجَلَ, وَالصَّلَاةِ, وَقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ(64).

ويدخل في ذلك إلقاء النجاسات والقاذورات المختلفة, بل ومما تكرهه النفوس؛ كتقليم الأظفار, وحلق الشعر, وطرح القمل وغيرها.

## • الجماع في المسجد:

ومما جاء تحريمه في المسجد الجماع، قال سبحانه: (دُدُدُدُرْرُرُ) [سورة البقرة:187].

وقال ابن عباس: من خرج من بيته إلى بيت الله فلا يقرب النساء.

ولا خلاف في تحريمه للمعتكف، أما غير المعتكف فذكر الجمهور تحريمه.

64() ينظر تخريجه في ص: 7.

□ المبحث الثاني: تطهير النجاسة من المسجد:

الطهارة من شروط الصلاة أعني: طهارة البدن والثياب والمكان، وبدونها لا تصح الصلاة، فنذكر فيما يلي كيفية تطهير النجاسة باختصار.

الطهارة معناها: النظافة والنزاهة، وهي في الشرع على نوعين؛ طهارة معنوية, وطهارة حسية، أما الطهارة المعنوية: فهي طهارة القلوب من الشرك والبدع، ومن الغل والحقد والحسد وغيرها, وأما الطهارة الحسية: فهي طهارة البدن، وهي أيضًا نوعان: إزالة وصف يمنع من الصلاة ونحوها مما تشترط له الطهارة، وإزالة خبث.

فأما إزالة الوصف: فهو رفع الحدث الأصغر والأكبر، بغسل الأعضاء الأربعة في الحدث الأصغر، وغسل جميع البدن في الحدث الأكبر، إما بالماء لمن قدر عليه، وإما بالتيمم لمن لم يقدر على الماء.

وأما إزالة خبث: فهي الطهارة من كل عين أوجب الشرع على العباد أن يتنزهوا منها، كالبول والغائط ونحوهما.

والطهارة من الحدث فالأصل فيها الماء، فإن لم يوجد الماء أو خيف الضرر باستعماله فإنه يعدل عنه إلى التيمم. وأما الطهارة من الخبث فإن أي مزيل يزيل ذلك الخبث من ماء أو غيره، تحصل به الطهارة، وذلك لأن الطهارة من الخبث يقصد بها إزالة تلك العين الخبيثة بأي مزيل، فإذا زالت هذه العين الخبيثة بماء أو بنزين، أو غيره من السائلات أو الجامدات على وجه تمام، فإن هذا يكون تطهيرًا لهما.

وإذا كانت النجاسة على غير الأرض، وهي نجاسة كلب، فإنه لا بد من تطهيرها من سبع غسلات، إحداها بالتراب، لقول النبي على المناه المناه المناع المنا

حديث «بول الأعرابي في المسجد» أُولَاهُنَّ بِالتُّرَابِ»(<sup>65</sup>).

وإذا كانت النجاسة على غير الأرض وليست نجاسة كلب، فإن القول الراجح أنها تطهر بزوالها على أي حال كان، سواء زالت بأول غسلة، أو بالغسلة الثانية، أو الثالثة، أو الرابعة، أو الخامسة، المهم متى زالت عين النجاسة فإنها تطهر، لكن إذا كانت النجاسة بول غلام صغير لم يأكل الطعام فإنه يكتفي أن تغمر بالماء الذي يستوعب المحل النجس، وهو ما يعرف عند العلماء بالنضح، ولا يحتاج إلى غسل، وذلك لأن نجاسة بول الغلام الصغير الذي لم يأكل الطعام نجاسة مخففة(60).

كما جاء في الحديث عَنْ أُمِّ قَيْسٍ بِنْتِ مِحْصَنِ قَالَتْ: دَخَلْتُ بِابْنِ فِي عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ الله لَمْ يَأْكُل الطَّعَامَ, فَبَالَ عَلَيْهِ, فَدَعَا بِمَاءٍ فَرَشَّهُ عَلَيْهِ. قَالَ أَبُو عِيسَى: وَهُوَ قَوْلُ غَيْرِ وَاحِدٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْم مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَالتَّابِعِينَ وَمَنْ بَعْدَهُمْ مِثْلِ أَحْمَدَ وَإِسْحَقَ قَالُوا: أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَالتَّابِعِينَ وَمَنْ بَعْدَهُمْ مِثْلِ أَحْمَدَ وَإِسْحَقَ قَالُوا: يُنْضَمَحُ بَوْلُ الْغُلَامِ وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْجَارِيَةِ وَهَذَا مَا لَمْ يَطْعَمَا, فَإِذَا طَعِمَا غُسِلًا جَمِيعًا (67).

وعَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَهُ وَسَلَمُ قَالَ وَيَعْسَلُ بَوْلُ الْغُلَامِ, وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْغُلَامِ, وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْغُلَامِ, وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْغُلَامِ, وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْجُارِيَةِ, قَالَ قَتَادَةُ: وَهَذَا مَا لَمْ يَطْعَمَا فَإِذَا طَعِمَا غُسِلَا جَمِيعًا. قَالَ أَبُو عَيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (68).

<sup>65</sup>() صحيح البخاري، كتاب الوضوء، باب: إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعًا، برقم: (172)، ص: 34 صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب: حكم ولوغ الكلب، برقم: (279)، ص: 131-132، واللفظ له.

66() فقه الغبادات، فتاوى فضيلة الشيخ العثمين رحمه الله، إعداد وتقديم: أ.د. عبد الله أحمد الطيار، ص: 124.

<sup>67()</sup> صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب: حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله، برقم: (287)، ص: 134، وجامع الترمذي، كتاب الطهارة، باب ما جاء في نضح بول الغلام قبل أن يطعم، برقم: (71)، ص: 19.

<sup>68)</sup> جامع الترمذي، كتأب الجمعة، باب ما ذكر في نضح بول الغلام الرضيع، برقم: (610)، ص: 157.

وإذا كانت النجاسة على الأرض فإنه يكتفى بصب الماء عليها مرةً واحدةً بعد إزالة عينها إذا كانت ذات جرم، لأن النبي عليه والله عليه عليه عليه عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه عليه والله عليه عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله المسجد: «دَعُوهُ وَهَرِيقُوا عَلَى بَوْلِهِ سَجْلًا مِنْ مَاءٍ أَوْ ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ؛ فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسِّرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعسِّرِينَ» (69).

وما ذكر من كيفية طهارة النجاسة على الأرض فهو قول جمهور العلماء، قالوا: إنَّ الْأَرْضِ تَطْهُر بِصَبِّ المَاء عَلَيْهَا. وأما أبو حنيفة رَحِمَهُ الله تَعَالَى فقال: لَا تَطْهُر إِلَّا بِحَفْر هَا.

كما ذكره النَّوويُّ فِي شَرْحِ مُسْلِم يقول: وَفِيهِ: أَنَّ الْأَرْض تَطْهُر بِصَبِّ المَاء عَلَيْهَا وَلَا يُشْتَرَط حَفْر هَا. وَهَذَا مَذْهَبنَا وَمَذْهَب الْجُمْهُور, وَقَالَ أَبُو حَنِيفَة \_ رَحِمَهُ الله تَعَالَى \_ لَا تَطْهُر إِلَّا بِحَفْر هَا (70).

وقَالَ الْحَافِظُ فِي الْفَتْحِ: كَذَا أَطْلَقَ النَّوَوِيُّ وَغَيْرُهُ, وَالْمَذْكُورُ فِي كُتُبِ الْحَنْفِيَّةِ التَّفْصِيلُ بَيْنَ مَا إِذَا كَانَتْ رَخْوَةً بِحَيْثُ يَتَخَلَّلُهَا الْمَاءُ كَتُب الْحَنْفِيَةِ التَّفْصِيلُ بَيْنَ مَا إِذَا كَانَتْ صَلْبَةً فَلَا بُدَّ حَتَّى يُغْمَرَهَا؛ فَهَذِهِ لَا تَحْتَاجُ إِلَى حَفْرٍ, وَبَيْنَ مَا إِذَا كَانَتْ صَلْبَةً فَلَا بُدَّ مِنْ حَفْرِ هَا وَإِلْقَاءِ التُّرَابِ؛ لِأَنَّ الْمَاءَ لَمْ يَغْمُرْ أَعْلَاهَا وَأَسْفَلَهَا (71).

وقَالَ ابْنُ دَقِيقِ الْعِيدِ: وَفِي الْحَدِيثِ دَلِيلٌ عَلَى تَطْهِيرِ الْأَرْضِ الْنَّجِسَةِ بِالمُكَاثَرَةِ بِالمَاءِ, وَاسْتُدِلَّ بِالْحَدِيثِ أَيْضًا عَلَى أَنَّهُ يُكْتَفَى بِإِفَاضَةِ الْمَاءِ, وَلَا يُشْتَرَطُ نَقْلُ الثَّرَابِ مِن الْمَكَانِ بَعْدَ ذَلِكَ. خِلَافًا لِمَنْ قَالَ بِهِ قَلْ الثَّرَابِ مِن الْمَكَانِ بَعْدَ ذَلِكَ. خِلَافًا لِمَنْ قَالَ بِهِ قَلْ النَّرَابِ بِذَلِكَ أَنَّ النَّبِيَ عَيْهُ وَاللَّهِ لَمْ يَرِدْ عَنْهُ فِي هَذَا الْحَدِيثِ الْأَمْرُ بِنَقْلِ التَّرَابِ , وَظَاهِرُ ذَلِكَ الْإِكْتِفَاءُ بِصَبِّ الْمَاءِ؛ فَإِنَّهُ الْحَدِيثِ الْأَمْرُ بِهِ وَلَوْ أَمَرَ بِهِ لَذُكِرَ , وَقَدْ وَرَدَ فِي حَدِيثٍ آخَرَ الأَمْرُ بِنَقْلِ التَّرَابِ وَلَوْ أَمَرَ بِهِ لَذُكِرَ , وَقَدْ وَرَدَ فِي حَدِيثٍ آخَرَ الأَمْرُ بِنَقْلِ التَّرَابِ وَلَكِ الْمُؤْلُ التَّرَابِ وَلَكِنَّ نَقْلُ التَّرَابِ وَلَكِنَّهُ فِيهِ. وَأَيْضًا لَوْ كَانَ نَقْلُ التَّرَابِ وَلَكِنَّهُ وَلَا فِي

<sup>69()</sup> هذا المبحث لخصناه من كتاب فقه العبادات، فتاوى فضيلة الشيخ العثمين رحمه الله، إعداد وتقديم: أ.د. عبد الله أحمد الطيار، ص: 110-113. وتقدم تخريج الحديث في ص: 7.

صحيح. .. <sup>70</sup>() شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول، 3/190-191. <sup>71</sup>() فتح الباري شرح صحيح البخاري، 1/325.

التَّطْهِيرِ لَاكْتُفِيَ بَهِ؟ ۚ فَإِنَّ الْأَمْرَ بِصَبِّ المَاءِ حِينَئِذٍ يَكُونُ زِيَادَةَ تَكْلِيفٍ وَتَعَبٍ مِنْ غَيْرِ مَنْفَعَةٍ تَعُودُ إِلَى المَقْصُودِ وَهُوَ تَطْهِيرُ الْأَرْضِ (٢²).

وقد فصل صاحب التحفة هذه المسألة في شرح الحديث مع إيراد الأدلة لكل فريق والحكم عليها فقال: الأحَادِيثُ المَرْفُوعَةُ المُتَّصِلَةُ الصَّحِيحَةُ خَالِيَةٌ عَنْ حَفْرِ الأَرْضِ , وَأَمَّا الأَحَادِيثُ الَّتِي جَاءَ فِيهَا الْصَّحِيحَةُ خَالِيَةٌ عَنْ حَفْرِ الأَرْضِ ، وَأَمَّا الأَحَادِيثُ الَّتِي جَاءَ فِيهَا ذِكْرُ حَفْرِ الْأَرْضِ ، فَمِنْهَا مَا هُوَ مَوْصُولٌ فَهُو ضَعِيفٌ عِنْدَ مَنْ لا يَصْلُحُ لِلاسْتِدْلَالِ , وَمِنْهَا مَا هُو مُرْسَلٌ فَهُو أَيْضًا ضَعِيفٌ عِنْدَ مَنْ لا يَصْلُحُ بِالمُرْسَلِ , وَأَمَّا مَنْ يَحْتَجُ بِهِ فَعِنْدَ بَعْضِهِمْ أَيْضًا ضَعِيفٌ لا يَصْلُحُ لِلاسْتِدْلَالِ كَالْإِمَامِ الشَّافِعِيِّ , فَقُولُ مَنْ قَالَ: إِنَّ الْأَرْضَ لَا تَطْهُرُ إلَّا لِاسْتَدْلَلْكِ كَالْإِمَامِ الشَّافِعِيِّ , فَقُولُ مَنْ قَالَ: إِنَّ الْأَرْضَ لَا تَطْهُرُ إلَّا عِنْدَ مَنْ يَحْتَجُ بِالمُرْسَلِ مُطْلَقًا , وَاحْتَجُ مَنْ قَالَ: إِنَّ الْأَرْضَ الْأَرْضَ الْأَرْضَ الْأَوْلُ هُو أَصَحُ الْأَقُوالِ وَعَنْدَ مَنْ يَحْتَجُ بِهِ إِذَا اعْتَضَدَ مُطُّلَقًا . وَاحْتَجُ مَنْ قَالَ: إِنَّ الْأَرْضَ الْأَوْلُ هُو أَصَحُ الْأَقُوالِ وَقَوْلُ هُو أَصَحُ الْأَقُوالِ وَأَقُوا الْقُولُ هُو أَصَحُ الْأَقُوالِ وَأَقُوا الْقَوْلُ هُو أَصَحُ الْأَقُوالِ وَأَقُوا الْمَاءِ عَلَيْهَا , بِحَدِيثِ الْبَابِ , وَهَذَا الْقُولُ هُو أَصَحُ الْأَقُوالِ وَأَقُوا الْمَاءِ عَلَيْهَا , بِحَدِيثِ الْبَابِ , وَهَذَا الْقُولُ هُو أَصَحُ الْأَقُوالِ وَأَقُوا الْمَاءِ مَنْ حَيْثُ الدَّلِيلُ (73).

وإزالة النجاسة لا تفتقر إلى نية، فقد حكى البغوي وغيره إجماع المسلمين على أن إزالة النجاسة لا تفتقر إلى نية، وطهارة الخبث من باب التروك، لا يشترط فيها فعل العبد ولا قصده، بل لو زالت بالمطر النازل حصل المقصود، كما ذهب إليه أئمة المذاهب الأربعة المتبعة وغيرهم، بل لو زال الخبث بأي طريق كان حصل المقصود، فإن الحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها، لكن إذا زال الخبث بفعل العبد ونيته أثيب على ذلك (٢٩).

\* \* \*

 $^{72}$  عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم آبادي، 2/40-41.

درٌ تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي للمباركفوري، 1/139.  $()^{73}$ 

 $<sup>^{74}</sup>$  حاشية الروض المربع شرح زاد المستقنع،  $^{78}$ .

□ المبحث الثالث: نجاسة بول الآدمي وكيفية إز التها:

قال النووي في شرح الحديث: فِيهِ إِنْبَات نَجَاسَة بَوْل الْآدَمِيّ وَهُوَ مُجْمَع عَلَيْهِ , ۚ وَلَا فَرَّق بَيْنِ الْكَبيرِ وَالصَّغِيرِ بإجْمَاعِ مَنْ يُعْتَدُّ بهِ لَكِنَّ بَوْلَ الصَّغِيرِ يَكْفِي فِيهِ النَّضْح(75).

كما جاء في الحديث عَنْ عَائِشَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ عَلَه وسلم: أَنَّ رَسُولَ اللُّهِ عَلَيْهِمْ فَيُحَنِّكُ يُؤْتَى بِالصِّبْيَانِ فَيُبَرِّكُ عَلَيْهِمْ فَيُحَنِّكُهُمْ, فَأَتِيَ بِصَبِيِّ فَبَالَ عَلَيْهِ, فَدَعَا بِمَاءٍ فَأَتْبَعَهُ بَوْلَهُ وَلَمْ يَغْسِلْهُ (75).

قال النووي: وَفِيهِ: مَقْصُود الْبَابِ وَهُوَ: أَنَّ بَوْل الصَّبِيّ يَكْفِي فِيهِ النَّضْح, وَقَد اخْتَلَفَ الْعُلَمَاء فِي كَيْفِيَّة طَهَارَة بَوْل الصَّبِيُّ وَالْجَارِيَة عَلَى تَلْاثَة مَذَاهِب وَهِيَ ثَلَاثَة أَوْجُه لأصْحَابِنَا: الصَّحِيح المَشْهُور المُخْتَارِ: أَنَّهُ يَكْفِي النَّضَاحِ فِي بَوْلِ الصَّبِيِّ, وَلَا يَكْفِي فِي بَوْلِ الْمُخْتَارِ: أَنَّهُ يَكْفِي الْجَارِيَة, بَلْ لَا بُدِّ مِنْ غَسْلِهِ كَسَائِرِ النَّجَاسَاتِ وَالتَّانِي: أَنَّهُ يَكْفِي النَّضَّح فِيهِمَا وَالثَّالِث: لَا يَكْفِي النَّضْح فِيهِمَا وَهَذَان الْوَجْهَانَ حَكَاهُمَا صَاحِب النَّتِمَّة مِنْ أَصْحَابِنَا وَغَيْرِه, وَهُمَا شَاذَّانَ ضَعِيفَانَ, وَمِمَّنْ قَالَ بِالْفَرْقِ عَلِيّ بْن أَبِي طَالِب, وَعَطَاء بْن أَبِي رَبَاح, والحَسَنُ الْبَصْرَيّ, وَأَخْمَد بن تَخْبَل, وَإِسْحَاق بن رَاهَوَيْهِ, وَجَمَاعَة مِن السَّلَف وَأَصْحَابِ الْحَدِيثِ, وَابْنِ وَهْبَ مِنْ أَصْحَابِ مَالِكَ رَضِيَ الله عَنْهُمَا.

وَمِمَّنْ قَالَ بِوُجُوبِ غَسْلهما أَبُو حَنِيفَة وَمَالِكَ فِي الْمَشْهُورِ عَنْهُمَا وَأَهْلِ الْكُوفَةِ. وَاعْلَمْ أَنَّ هَذَا الْخِلَافِ إِنَّمَا هُوَ فِي كَيْفِيَّة تَطْهِيرِ الشَّيْء الَّذِي بَالَ عَلَيْهِ الصَّبِيِّ, وَلَا خِلَافَ فِي نَجَاسَته, وَقَدْ نَقُلَ بَعْض أَصْدَابِنَا إِجْمَاعِ الْعُلَمَاء عَلَى نِجَاسَة بَوْل الصَّبِيّ, وَأَنَّهُ لَمْ يُخَالِف فِيهِ إِلَّا دَاوُدُ اَلظَّاهِرِيِّ, قَالَ الْخَطَّابِيُّ وَغَيْرِه: وَلَيْسَ تَجْوِيزِ مَنْ جَوَّزَ النَّضْح فِي الصَّبِيِّ مِنْ أَجْلِ أَنَّ بَوْله لَيْسَ بِنَجِس, وَلَكِنَّهُ مِنْ أَجْل

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>() شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول، 190. <sup>76</sup>() صحيح البخاري، كتاب الدعوات: باب: الدعاء للصبيان بالبركة ومسح رؤوسهم، برقم: (6355)، ص: 1104، وصحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب: حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله، برقم: (286)، ص: 133-134، واللفظ له.

التَّخْفِيفِ فِي إِزَالَته, فَهَذَّا هُوَ الصَّوَابِ. وَأَمَّا مَا حَكَاهُ أَبُو الْحَسَن بْن بَطَّال ثُمَّ الْقَاضِي عِياض عَن الشَّافِعِيّ وَغَيْرِه أَنَّهُمْ قَالُوا: بَوْل الصَّبِيّ طَاهِر فَيُنْضَح فَحِكَايَة بَاطِلَة قَطْعًا.

ثُمَّ إِنَّ النَّضْحِ إِنمَّا يَجْزِي مَا دَامَ الصَّبِيِّ يَقْتَصِر بِهِ عَلَى الرَّضَاع, أُمَّا إِذَا أَكُلَ الطُّعَامُ عَلَى جِهَة التَّغْذِية فَإِنَّهُ يَجِب الْغَسْل بِلَا خِلَاف. وَ اللهُ أَعْلَم (77).

وعَنْ أُمِّ قَيْسِ بِنْتِ مِحْصَنِ قَالَتْ: دَخَلْتُ بِإِبْنِ لِي عَلَى النَّبِيِّ صلى الله لَمْ يَأْكُل الطُّعَامَ, فَبَالَ عَلَيْهِ, فَدَعَا بِمَاءٍ فَرَشَّهُ عَلَيْهِ.

قَالَ أَبُو عِيسَى: وَهُوَ قَوْلُ غَيْرِ وَاحِدٍ مِنْ أَهْلِ الْعِلْم مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيه وسلم اللهِ وَالتَّابِعِينَ وَمَنْ بَعْدَهُمْ مِثْلِ أَحْمَدَ وَإِسْحَقَ قَالُوا: يُنْضَحُ بَوْلُ الْغُلَام وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْجَارِيَةِ, وَهَذَا مَا لَمْ يَطْعَمَا, فَإِذَا طَعِمَا غُسِلًا جَمِيعًا(<sup>78</sup>).

وِفي رِواية مِسلم عنها: أَنَّهَا أَتَتْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ بِابْنِ لَهَا لَمْ يَبْلُغْ أَنْ يَأْكُلَ الطِّعَامَ, قَالَ عُبَيْدُ اللَّهِ: أَخْبَرَتْنِي: أَنَّ ابْنَهَا ذَاكَ بَالَ فِي حَجْرِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيه وسلم, فَدَعَا رَسُولُ اللّهِ عَليه وسلم بِمَاءٍ فَنَضَحَهُ عَلَى تَوْبِهِ وَلَمْ يَغْسِلْهُ غَسْلًا (79).

وعَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيه وسلم الله قَالَ فِي بَوْلِ الْغَلَامَ الرَّضِيع: يُنْصَّحُ بَوْلُ الْغُلَام, وَيُغْسَلُ بَوْلُ الْجَارِيَةِ, قَالَ قَتَادَةُ: فَ هَذَا مَا لَّمْ يَطْعَمَا, فَإِذَا طَعِمَا غُسُلِلا جَمِيعًا. قَالَ أَبُو عَيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ (80).

قال فضيلة الشيخ محمد العثيمين رحمه الله: إذا كانت النجاسة

 $<sup>^{77}</sup>$  شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول،  $^{78}$ 0.  $^{78}$ 1) ينظر تخريجه على ص: 50.  $^{79}$ 1) ينظر تخريجه على ص:  $^{70}$ 1) محيح مسلم، كتاب الطهارة، باب: حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله، برقم: (287)، ص: 134. (80) ينظر تخريجه على ص: 51.

بول غلام صغير لم يأكل الطعام فإنه يكتفي أن تغمر بالماء الذي يستوعب المحل النجس، وهو ما يعرف عند العلماء بالنضح، ولا يحتاج إلى غسل، وذلك لأن نجاسة بول الغلام الصغير الذي لم يأكل الطعام نجاسة مخففة(81).

والنضح \_ في الأصل \_ الرش والبل، فالذي أصابه البول يغمر ويكاثر بالماء مكاثرة لا تبلغ جريان الماء وتردده وتقاطره، وفي الكافي: أن يغمره بالماء وإن لم ينزل عنه وهو نجس, صرح به الجمهور، هذا إذا لم يأكل الطعام لشهوة أو اختيار، فإنه قد يلعق العسل ساعة يولد، ويناول السفوف ونحوه، والنبي عليه وسلام حنّك بالتمر، فليس المراد امتصاصه ما يوضع في فمه وابتلاعه، بل إذا كان يريد الطعام ويتناوله ويشرئب أو يصيح أو يشير إليه، فهذا هو الذي يطلق عليه أنه يأكل الطعام، فإن أكله لشهوة واختيار غسل (82).

فيفهم مما سبق: أن بول الآدمي نجس باتفاق العلماء، وأما كيفية الطهارة منها: فإنه لا بد من غسله بالماء، اللهم إلا إذا كان رضيعًا فله حكم آخر كما مر معنا في الأحاديث السابقة فإنه يغسل بول الجارية، ويرش بول الغلام، وأما إذا بدأ يطعم فإنه يغسل بوله باتفاق العلماء.

وقد ذكر بعض العلماء الحكمة في الفرق بين الذكر والأنثى ـ والله أعلم بالحقيقة ـ أن بول الغلام يخرج بقوة فينتشر، أو أنه يكثر حمله فتعظم المشقة بغسله، أو أن مزاجه حار فبوله رقيق، بخلاف الأنثى فبولها أنتن وأخبث لرطوبتها، فتكون هذه المعاني مؤثرة في الفرق(83).

\* \* \*

<sup>81()</sup> فقه العبادات، فتاوى فضيلة الشيخ العثيمين رحمه الله، إعداد وتقديم: أ.د. عبد الله أحمد الطيار، ص: 124.

الطيار، ص: 124. <sup>82</sup>() ينظر: حاشية الروض المربع شرح زاد المستقنع، 1/356-357. <sup>83</sup>() ينظر: حاشية الروض المربع شرح زاد المستقنع، 1/357.

□ المبحث الرابع: احترام المسجد وتنزيهه عن الأقذار:

إن المساجد بيوت الله، وهي مكرمة ومحترمة، ولا بد أن تصان من الأقذار والأنجاس، وقد حثّ النبي على الله على نظافتها، كما جاء في الحديث: عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: أَمَرَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيهُ وسلم بِبِنَاعِ المَسَاجِدِ في الدور وَأَنْ تُنَظَّفَ وَتُطَيَّبَ (84).

وعَنْ سَمُرَةَ أَنَّهُ كَتَبَ إِلَى بَنِيهِ أَمَّا بَعْدُ: فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَمُ كَانَ يَأْمُرُنَا بِالمَسَاجِدِ: أَنْ نَصْنَعَهَا فِي دورِنَا, وَنُصْلِحَ صَنْعَتَهَا, وَنُصْلِحَ صَنْعَتَهَا, وَنُطَهِّرَهَا(85).

قال صاحب عون المعبود: (وَأَنْ تُنَظّف): مَعْنَاهُ تُطَهّر, وَالمُرَاد تَنْظِيفِهَا مِن الْوَسَخ وَالدَّنَس وَبِإِزَالَةِ النَّتْن وَالْعَذِرَات وَالتُّرَاب. (وَتُطَيّب): بِالرَّشِ أو العِطْر. قال ابن رَسْلان: بِطِيبِ الرِّجَال وَهُوَ مَا خَفِيَ لَوْنه وَظَهَر رِيحه, فَإِنَّ اللَّوْن رُبَّمَا شَغَلَ بَصَر المُصلِّي. وَالأولى فِي تَطْبِيب المَسْجِد مَوَاضِع المُصلِّينَ وَمَوَاضِع سُجُودهمْ وَلَكُون رُبُّهُ التَّجْمِير فِي المَسْجِد مَوَاضِع على التَّجْمِير فِي المَسْجِد أَوْلَى. وَيَجُوز أَنْ يُحْمَل التَّطْبِيب عَلَى التَّجْمِير فِي المَسْجِد بِالْبَخُورِ (80).

وكان النبي على النبي على الذي جاء بالحصى وبسطه في المسجد؛ فعَنْ أبي الثنى على الصحابي الذي جاء بالحصى وبسطه في المسجد؛ فعَنْ أبي الْوَلِيدِ سَأَلْتُ ابْنَ عُمَرَ عَن الْحَصَى الَّذِي فِي الْمَسْجِدِ فَقَالَ: مُطِرْنَا ذَاتَ لَيْلَةٍ فَأَصْبَحَت الأرضُ مُبْتَلَّةً, فَجَعَلَ الرَّجُلُ يَأْتِي بِالحَصَى فِي تَوْبِهِ فَيَبْسُطُهُ تَحْتَهُ, فَلَمَّا قَضَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَىه وسلم الصَّلاة قالَ: مَا أَحْسَنَ هَذَا (87).

 $<sup>^{84}</sup>$ ) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: اتخاذ المساجد في الدور، برقم: (455)، ص: 77, وجامع الترمذي، كتاب الجمعة، باب: ما ذكر في تطييب المساجد, برقم: (594)، ص: 154.

 $<sup>^{85}</sup>$  سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: اتخاذ المساجد في الدور, برقم: (456)، ص:  $^{75}$ .

 $<sup>^{86}</sup>$  () عون المعبود شرح سنن أبي داود للعظيم آبادي،  $^{2/126}$ .  $^{87}$  () سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: في حصى المسجد، برقم: (458)، ص: 77.

وكان يكره تنجيسه، كما جاء في الحديث أن صحابياً بصق في المسجد وهو يؤمّ الناس؛ فغضب عليه، ومنعه من أن يؤمّ الناس، فعن أبي سَهْلَة السَّائِبِ بنِ خَلَّادٍ, قَالَ أَحْمَدُ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِ عَلَيْهُواللهِ: أَنَّ رَجُلًا أَمَّ قَوْمًا, فَبَصَقَ فِي الْقَبْلَةِ, وَرَسُولُ اللَّهِ عَلَيْواللهِ يَنْظُرُ, فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْواللهِ يَنْظُرُ, فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْواللهِ يَنْظُرُ, فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَاللهِ وَلَيْكَ أَنْ يُصَلِّي لَكُمْ, فَأَرَادَ بَعْدَ ذَلِكَ أَنْ يُصَلِّي لَكُمْ فَالَ: إِنَّكَ آذَيْتَ اللهَ فَرَسُولُ اللّهِ عَلَيْهُ وَسِلْمٍ, فَقَالَ: نَعَمْ. وَحَسِبْتُ أَنَّهُ قَالَ: إِنَّكَ آذَيْتَ اللهُ وَرَسُولُهُ (88).

وكان يخطب يومًا فرأى نخامةً في قبلة المسجد فتغيظ على الناس، فعن ابنِ عُمَرَ قَالَ: بَيْنَمَا رَسُولُ اللّهِ عَلَيهُ وسلّم يَخْطُبُ يَوْمًا, إِذَ رَأَى ثُخَامَةً فِي قِبْلَةِ المَسْجِدِ, فَتَغَيَّظَ عَلَى النَّاسِ, ثُمَّ حَكَهَا, قَالَ: وَأَى ثُخَامَةً فِي قِبْلَةِ المَسْجِدِ, فَتَغَيَّظَ عَلَى النَّاسِ, ثُمَّ حَكَهَا, قَالَ: وَأَحْسَبُهُ قَالَ: إِنَّ اللهَ قِبَلَ وَجْهِ وَأَحْسَبُهُ قَالَ: إِنَّ اللهَ قِبَلَ وَجْهِ أَحَدِكُمْ إِذَا صَلَى قَلَا يَبْزُقُ بَيْنَ يَدَيْهِ (89).

وَفَي رواية : عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللّٰهِ عَلَيْوسِللهُ رَأَى نُخَامَةً فِي قَبْلَةِ المَسْجِدِ, قَأَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ, قَقَالَ: مَا بَالُ أَحَدِكُمْ يَقُومُ مُسْتَقْبِلَ رَبِّهِ فَيَتَنَخَّعُ أَمَامَهُ؟ أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يُسْتَقْبَلَ فَيُتَنَخَّعَ فِي مُسْتَقْبِلَ رَبِّهِ فَيَتَنَخَّعُ أَمَامَهُ؟ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يُسْتَقْبَلَ فَيُتَنَخَّعَ فِي وَجْهِهِ؟ فَإِذَا تَنَخَّعُ أَحَدُكُمْ فَلْيَتَنَخَعْ عَنْ يَسَارِهِ تَحْتَ قَدَمِهِ, فَإِنْ لَمْ يَجِدُ فَلْيَقُلُ فِي تَوْبِهِ تُمْ مَسَحَ بَعْضَهُ عَلَى فَلْيَقُلُ فِي تَوْبِهِ ثُمَّ مَسَحَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضَهُ عَلَى بَعْضِ (90) الحديث.

وفي رواية أن الله يعرض بوجهه عن فاعله، فعَنْ عُبَادَةَ بْنِ

المسجد، برقم: (481)، سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: في كراهية البزاق في المسجد، برقم: 0.88)، 0.38

<sup>()</sup> صحيح البخاري، كتاب العمل في الصلاة، باب: ما يجوز من البصاق والنفخ في الصلاة، برقم: (1213)، ص: 193، وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب: النهي عن البصاق في المسجد في الصلاة وغيرها، برقم: (547)، ص: 223، وسنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: في كراهية البزاق في المسجد، برقم: (479)، ص: 79-80.

كتاب الصلّاة، باب: في كراهية البزاق في المسجد، برقم: (479)، ص: 79-80. <sup>90</sup>() صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب: النهي عن البصاق في المسجد في الصلاة وغيرها، برقم: (550)، ص: 223-224.

الْوَلِيدِ بْن عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ: أَبَّيْنَا جَابِرًا يَعْنِي ابْنَ عَبْدِ اللَّهِ وَهُوَ فِي مَسْجِدِهِ, فَقَالَ: أَتَاثَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ فِي مَسْجِدِنَا هَذَا, وَفِي يَدِهِ عُرْجُونُ ابْن طَابِ فَنَظَرَ فَرَأَى فِي قِبْلَةِ المَسْجِدِ نُخَامَةً وَفَأَقْبَلَ عَلَيْهَا فَحَتَّهَا بِالْعُرْجُونِ, ثُمَّ قَالَ: أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنْ يُعْرِضَ الله عَنْهُ بِوَجْهِهِ؟ ثُمَّ قَالَ: إِنَّ أَحَدَكُمْ إِذًا قَامَ يُصَلِّي فَإِنَّ اللهَ قِبَلَ وَجْهِهِ, فَلَا يَبْصُقَنَّ قِبَلَ وَجْهِهِ وَلَا عَنْ يَمِينِهِ, وَلْيَبْزُقُ عَنْ يَسَارِهِ تَحْتَ رَجْلِهِ الْيُسْرَى, فَإِنْ عَجِلَتْ بِهِ بَادِرَةٌ فَلْيَقُلْ بِثَوْبِهِ هَكَذَا, وَوَضَعَهُ عَلَى فِيهِ ثُمَّ دَلَكَهُ, ثُمَّ قَالَ: أَرُونِي عَبيرًا. فَقَامَ فَتَى مِن الْحَيِّ يَشْتَدُ إِلَى أَهْلِهِ فَجَاءَ بِخَلُوقٍ فِي رَاحَتِهِ, ۚ فَأَخَذَهُ رَهِنُولُ اللَّهِ عَلِيهُ اللَّهِ فَجَعَلَهُ عَلَى رَأْسِ الْعُرْجُونِ ثُمًّ لَطَخَ بِهِ عَلَى أَثَر النَّخَامَةِ, قَالَ جَابِرٌ: فَمِنْ هُنَاكَ جَعَلْتُم الخَلُوقَ فِي مَسْلَجِدِكُمْ (91).

والاحترام المسجد نهى النبي عليه وسلم أكل الثوم والبصل من اقتراب المسجد، فعَنْ جَابِر بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَن النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: مَنْ أَكَلَ مِنْ هَذِهِ الْبَقْلَةِ الثَّوم, وَقَالَ مَرَّةً: مَنْ أَكَلَ الْبَصَلَ وَالثُّومَ وَالْكُرَّاثَ فَلَا يَقْرَبَنَّ مَسْجِدَنَا, فَإِنَّ المَلَائِكَةُ تَتَأَذَّى مِمَّا يَتَأَذَّى مِنْهُ بَنُو آدَمَ (2°).

وشرع غسل يوم الجمعة لاحترام المسجد والمصلين، فعَنْ أبي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللهِ قَالَ: غُسْلُ يَوْم الْجُمُعَةِ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُحْتَلِم (93).

وعَنْ عَائِشَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَتْ: كَانَ النَّاسُ يَنْتَابُونَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ مِنْ مَنَازلِهِمْ وَالْعَوَالِيِّ, فَيَأْتُونَ فِي الْغُبَارِ, يُصِيبُهُمْ الْغُبَالُ

91) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: في كراهية البزاق في المسجد، برقم: (485)،

ص:80. () صحيح مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: نهي من أكل ثومًا أو بصلاً أو نحوها مما له رائحة كريهة عن حضور المسجد حتى يذهب ذلك الريح وإخراجه من المسجد، برقم: (564)، ص: 227. () صحيح البخاري، كتاب الجمعة، باب: فضل الغسل يوم الجمعة، برقم: (879)، ص: 142، وصحيح مسلم، كتاب الجمعة، باب: وجوب غسل الجمعة على كل بالغ من الرجال، برقم: (846)، ص: 341.

وَالْعَرَقُ, فَيَخْرُجُ مِنْهُمْ الْعَرَقُ, فَأَتَى رَسُولَ اللّهِ عَلَيْهِمْ إِنْسَانٌ مِنْهُمْ وَالْعَرَقُ, فَأَتَى رَسُولَ اللّهِ عَلَيْوْسِلُم إِنْسَانٌ مِنْهُمْ وَهُوَ عِنْدِي, فَقَالَ النّبِي عَلَيْوالله : لَوْ أَنّكُمْ تَطَهّرْتُمْ لِيَوْمِكُمْ هَذَا (٤٠).

وكان يحب إنارة المسجد، فعَنْ مَيْمُونَةَ مَوْلَاةِ النَّبِيِّ عَيَهُ واللهِ أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللّهِ أَفْتِنَا فِي بَيْتِ المَقْدِسِ؟ فَقَالَ: انْتُوهُ فَصَلُّوا فِيهِ, قَالَتْ الْبُولُهُ الْبُعَثُوا فِيهِ, فَابْعَثُوا لَمْ تَأْتُوهُ وَتُصَلُّوا فِيهِ, فَابْعَثُوا بِزَيْتٍ يُسْرَجُ فِي قَنَادِيلِهِ (50).

وأوعد بالأجر الجزيل لمن يكنس المسجد وينظفه، ويؤجر الإنسان على هذا العمل حتى القذاة التي يخرجها من المسجد، فعَنْ أَبُورُ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيه وسلم: عُرضَتْ عَلَيَ أُجُورُ أُمَّتِي, حَتَّى الْقَذَاةُ يُخْرِجُهَا الرَّجُلُ مِن المَسْجِدِ, وَعُرضَتْ عَلَيَّ ذُنُوبُ أُمَّتِي, فَلَمْ أَرَ ذُنْبًا أَعْظَمَ مِنْ سُورَةٍ مِن الْقُرْآنِ أَوْ آيَةٍ أُوتِيَهَا رَجُلٌ ثُمَّ نَسِيهَا (واق).

قال صاحب العون في شرحه: فِيهِ جَوَاز شَدّ الرَّحَال إِلَى بَيْت المَقْدِس, وَأَدَاء الصَّلَاة فِيهِ, وَ إِتِّخَاذ السُّرُج فِي المَسَاجد.

وكانت امرأة سوداء تكنس المسجد فماتت ولم يخبر بها النبي على على الله على على النبي على قبرها وصلى عليها، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَجُلًا أَسْوَدَ أَوْ امْرَأَةً سَوْدَاءَ كَانَ يَقُمُّ الْمَسْجِدَ فَمَاتَ, فَسَأَلَ النَّبِيُّ عَلَى الله عَنْهُ, فَقَالُوا: مَاتَ. قَالَ: أَفَلَا كُنْتُمْ آذَنْتُمُونِي بِهِ؟ دُلُّونِي عَلَى عَلَى الله عَنْهُ, فَقَالُوا: مَاتَ. قَالَ: أَفَلَا كُنْتُمْ آذَنْتُمُونِي بِهِ؟ دُلُّونِي عَلَى قَبْرِهِ. أَوْ قَالَ: قَبْرِهَا. فَصَلَّى عَلَيْهَا (97).

99() صحيح البخاري، كتاب الجمعة، باب: من أين تؤتى الجمعة وعلى من تجب، برقم: (902)، ص: 145، وصحيح مسلم، كتاب الجمعة، باب: وجوب غسل الجمعة على كل بالغ من الرجال، برقم: (847)، ص: 341.

96() سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: في السرج في المساجد, برقم: (457)، ص: 77. (96) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب: في كنس المسجد, برقم: (461)، ص: 78، وجامع الترمذي، كتاب فضائل القرآن، باب: ما جاء فيمن قرأ حرفًا من القرآن، برقم: (2916)، ص: 655.

<sup>97()</sup> صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب: كنس المسجد والتقاط الخرق والقذى والعيدان, برقم: (458)، ص: 79، واللفظ له، وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب: الصلاة على القبر، برقم: (956)، ص: 385.

فيتضح مما سبق أن طهارة المسجد ونظافته أمر واجب، ولذا يجب علينا أن نحترمه ونراعي آدابه، وبخاصة في هذا الوقت الذي ملئت المساجد فرشًا منوعةً، وقابلة للاتساخ فيتنبه لذلك، وقد تحمل هذه الفرش مع الأوساخ أمراضًا فيكون هذا الذي تسبب في الأوساخ مسببًا للأمراض، نسأل الله تعالى أن يكتبنا من العامرين للمساجد والحافظين لآدابها.

\* \* \*

## وجوب إنكار المنكر (٥٠)

فقد مرّ بنا في بداية الكتاب عند ما عرضنا نص الحديث أن الأعرابي لما بال في المسجد بادر الصحابة إلى منعه من إنجاس المسجد، حتى نهاهم النبي عيهوالله فانتهوا، فيفهم منه أن إنكار المنكر كان مقررًا عندهم، وأمرًا معلومًا ومشاعًا بينهم، يقول الحافظ ابن حجر: «وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ مِن الْفَوَائِدِ: أَنَّ الْإِحْتِرَازَ مِن النَّجَاسَةِ كَانَ مُقرَّرًا فِي نُفُوسِ الصَّحَابَةِ؛ وَلِهَذَا بَادَرُوا إِلَى الْإِنْكَارِ بِحَضْرَتِهِ عَلَيهُواللهم قَبْلُ اسْتِئْذَانِهِ, وَلِمَا تَقَرَّرَ عِنْدَهُمْ أَيْضًا مَنْ طَلَبِ الْأَمْرِ بِالمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَن المُنْكَرِ». ولأهمية هذا المبدأ العظيم نعرضه في النقاط الآتية.

أهمية هذا المبدأ:

إنكار المنكر مبدأ جعل هذه الأمة خير الأمم، فمن مسؤولياتها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ قال تعالى: (ٺٺٺٺٺٿٿ ٿٿ ٿٺ ٿ لُخُڤُ) [سورة آل عمران: 110].

وقال تعالى: (ڳڳڳڳڱڱ گڱ سڻڻ ٿُڌُهُ) [سورة آل عمران: 104].

ومن أسباب اللعنة على بني إسرائيل أنهم كانوا لا يتناهون عن منكر فعلوه، قال تعالى: (دلف فققق ققة جججججججججج چچچچ چيد ددد المائدة: 78-79].

وأن التهاون بالنهي عن المنكر من أسباب حلول نقم الله على

<sup>98()</sup> ينظر ما كتبته تفصيلاً عن هذا الموضوع في كتاب: «حديث: من رأى منكم منكرًا ... رواية ودراية» ففيه تفصيلات وفوائد.

قال القرطبي في تفسير هذه الآية: قال جمهور المفسرين إن بني إسرائيل افترقت ثلاث فرق، وهو الظاهر من الضمائر في الآية: فرقة عصت وصادت، وكانوا نحواً من سبعين ألفاً، وفرقة نهت واعتزلت، وكانوا اثني عشر ألفاً، وفرقة اعتزلت ولم تنه ولم تعص، وأن هذه الطائفة قالت الناهية: لم تعظون قوماً \_ تريد العاصية \_ الله مهلكهم أو معذبهم، على غلبة الظن، وما عهد من فعل الله تعالى حينئذ بالأمم العاصية، فقالت الناهية: موعظتنا معذرة إلى الله لعلهم يتقون، . . ثم اختلف بعد هذا؛ فقالت فرقة: إن الطائفة التي لم تنه ولم تعص هلكت مع العاصية عقوبةً على ترك النهي، قاله ابن عباس. وقال أيضًا: ما أدري ما فعل بهم، وهو الظاهر من الآية (69).

كما يشير إلى هذا المفهوم حديث النُّعْمَان بْن بَشِير رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَهُوسِلُمْ: مَثَلُ المُدْهِنِ فِي حُدُودِ اللَّهِ وَالْوَاقِعِ عَنْهُمَا يَقُولُ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَهُوسِلُمْ: مَثَلُ المُدْهِنِ فِي حُدُودِ اللَّهِ وَالْوَاقِعِ فِي هَنْ فَوْمٍ: اسْتَهَمُوا سَفِينَةً فَصَارَ بَعْضُهُمْ فِي أَسْفَلِهَا وَصَارَ بَعْضُهُمْ فِي أَسْفَلِهَا وَصَارَ بَعْضُهُمْ فِي أَسْفَلِهَا وَصَارَ بَعْضُهُمْ فِي أَسْفَلِهَا يَمُرُونَ بِالمَاءِ عَلَى الَّذِينَ فِي أَسْفَلُهُ السَّفِينَةِ, فَأَتَوْهُ فِي أَعْلَهُا فَتَأَذُوا بِهِ فَأَخَذُ فَأُسًا فَجَعَلَ يَنْقُرُ أَسْفَلَ السَّفِينَةِ, فَأَتَوْهُ فَي أَعْلَهُا الْمَاءِ قَالَ السَّفِينَةِ, فَأَتَوْهُ فَقَالُوا: مَا لَكَ؟ قَالَ: تَأَذَيْتُمْ بِي, وَلَا بُدَّ لِي مِن المَاءِ فَإِنْ أَخَذُوا عَلَى يَذَيْهُ أَنْجُوهُ وَأَهْلَكُوا أَنْفُسَهُمْ (100).

قال ابن حجر في شرح الحديث: قَوْله: «فَإِنْ أَخَذُوا عَلَى يَدَيْهِ» أَي: مَنَعُوهُ مِن الْحَفْر. وإقَامَة الْحُدُود يَحْصُل بِهَا النَّجَاة لِمَنْ أَقَامَهَا وَأَقِيمَتْ عَلَيْهِ, وَإِلَّا هَلَكَ الْعَاصِي بِالْمَعْصِيةِ وَالسَّاكِت بِالرِّضَا بِهَا.

الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، 4/307. [100] الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، 4/307. [2686] محيح البخاري، كتاب الشهادات، باب: القرعة في المشكلات، برقم: 0.00 ص: 0.00 0.00

وَفِيهِ اسْتِحْقَاقِ أَلْعُقُوبَة بَتَرْكِ الْأَمْر بِالْمَعْرُوفِ, وَتَبْيِينِ الْعَالِمِ الْحُكْم بُضَرْبِ المَثَل, وَوُجُوبَ الصَّبْر عَلَى أَذَى الْجَار إِذَا خَشِيَ وُقُوع مَا هُوَ أَشَدّ ضَرَرًا.

وعَنْ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيهُ وَاللَّهِ قَالَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لْتَأْمُرُنَّ بِالْمَعْرُوفِ, وَلْتَنْهَوُنَّ عَن الْمُنْكَرِ, أَوْ لَيُوشِكَنَّ اللهُ أَنْ يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عِقَابًا مِنْهُ ثُمَّ تَدْعُونَهُ فَلَا يُسْتَجَابُ لَكُمْ قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ (<sup>101</sup>).

قالِ صاحب التحفة في شرح هذا الحديث: وَالمَعْنَى: «وَاللَّهِ أَنَّ أَحَدَ الْأَمْرَيْنِ وَاقِعٌ؛ إِمَّا الْأَمْرُ وَالنَّهْيُ مِنْكُمْ, وَإِمَّا إِنْزَالُ الْعَذَابِ مِنْ رَبِّكُمْ, ثُمَّ عَدُّمُ اِسْتِجَابَةِ الدُّعَاءِ لَهُ فِي دَفْعِهِ عَنْكُمْ, بِحَيْثُ لَا يَجْتَمِعَانِ وَلَا يَرْتَفِعَان؛ فَإِنْ كَانَ الْأَمْرُ وَالنَّهْئُ لَمْ يَكُنْ عَذَابٌ, وَإِنْ لَمْ يَكُونَا كَانَ عَذَابٌ عَظِيمٌ».

وإذا ترك للظالم الحبل على غاربه، فإن المجتمع يفسد، ولذلك أمر النبي عليه وسلم أمته أن ينهوا الظالم عن الظلم، فعن أنس بن مَالِكٍ رَ ضِييَ اللهُ عَنْهُ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيهُ وسلم: انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا (102).

وورد تفصيل في رواية أخرى، فعَنْ أَنَس رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ النَّهِ: انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا فَقَالَ رَجُلِّ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنْصُرُهُ إِذَا كَانَ مَظْلُومًا. أَفَرَأَيْتَ إِذَا كَانَ ظَالِمًا كَيْفَ أَنْصُرُهُ؟ قَالَ: تَحْجُزُهُ أَوْ تَمْنَعُهُ مِن الظُّلْمِ فَإِنَّ ذَلِكَ نَصْرُهُ (103).

قال ابن حجر: قال ابن بَطَّال: النَّصْرُ عِنْدَ الْعَرَبِ الْإِعَانَة,

<sup>101()</sup> جامع الترمذي، كتاب الفتن، باب: ما جاء في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر،

رقم: (2169)، ص: 498-499.  $^{-1}$  صديح البخاري، كتاب المظالم، باب أعن أخاك ظالماً أو مظلوماً، برقم: (2443)،  $^{102}$ 

ص: 394. ص: 198. <sup>103</sup>() صحيح البخاري، كتاب الإكراه، باب: يمين الرجل لصاحبه أنه أخوه، برقم: (6952)، ص: 1199.

وَتَفْسِيرِهُ لِنَصْرِ الْظَّالِمِ بِمَنْعِهِ مِن الظُّلْمِ مِنْ تَسْمِيَةِ الشَّيْءِ بِمَا يَئُولُ إِلَيْهِ, وَهُوَ مِنْ وَجِيزِ الْبَلَاغَة.

قَالَ الْبَيْهَقِيّ: مَعْنَاهُ أَنَّ الظَّالِمَ مَظْلُومٌ فِي نَفْسِهِ فَيَدْخُلُ فِيهِ رَدْعِ الْمَرْءِ عَنْ ظُلْمِهِ لِنَفْسِهِ حِسَّا وَمَعْنَى, فَلَوْ رَأَى إِنْسَانًا يُرِيدُ أَنْ يَجُبَّ نَفْسَهُ لِظَنِّهِ أَنَّ ذَلِكَ يُزِيلُ مَفْسَدَةَ طَلَبِهِ الزِّنَا مَثَلًا مَنَعَهُ مِنْ ذَلِكَ وَكَانَ ذَلِكَ نَصَرًا لَهُ, وَاتَّحَدَ فِي هَذِهِ الصُّورَةِ الظَّالِم وَالمَظْلُوم.

ولذلك جعل النبي عَلَى والله هذه المسؤولية على كل فرد من أفراد الأمة، كل حسب طاقته وقدرته، فعَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ قَالَ: أَوَّلُ مَنْ بَدَأَ بِالْخُطْبَةِ يَوْمَ الْعِيدِ قَبْلَ الصَّلَاةِ مَرْوَانُ. فَقَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ فَقَالَ: الصَّلَاةُ قَبْلَ الْخُطْبَةِ. فَقَالَ: قَدْ تُرِكَ مَا هُنَالِكَ. فَقَالَ أَبُو سَعِيدٍ: أَمَّا هَذَا الصَّلَاةُ قَبْلَ الْخُطْبَةِ. فَقَالَ: قَدْ تُرِكَ مَا هُنَالِكَ. فَقَالَ أَبُو سَعِيدٍ: أَمَّا هَذَا فَقَالَ أَبُو سَعِيدٍ: أَمَّا هَنْ فَقُلْمِ مَا عَلَيْهِ بَعْفُ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْهِ إِللّهُ يَقُولُ: مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مَنْكَرًا فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ, فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ, فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ, وَذَلِكَ أَصْعُفُ الْإِيمَانِ (104).

وللإمام النووي رحمه الله كلام حسن في شرح هذا الحديث فنود أن نقدمه للقارئ لكي يعم النفع، فيقول: قَدْ تَطَابَقَ عَلَى وُجُوبِ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنِ الْمُنْكَرِ الْكِتَابِ وَالسُّنَّة وَإِجْمَاعُ الْأُمَّة, وَهُوَ الْمُعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنِ الْمُنْكَرِ الْكِتَابِ وَالسُّنَّة وَإِجْمَاعُ الْأُمَّة, وَهُوَ أَيْضًا مِنِ النَّصِيحَة الَّتِي هِيَ الدِّينِ. وَلَمْ يُخَالِف فِي ذَلِكَ إِلَّا بَعْضِ الرَّافِضَة, وَلَا يُعْتَدّ بِخِلَافِهِمْ كَمَا قَالَ الْإِمَامِ أَبُو المَعَالِي إِمَامِ الْحَرَمَيْنِ: لَا يُكْتَرَث بِخِلَافِهِمْ فِي هَذَا, فَقَدْ أَجْمَعِ المُسْلِمُونَ عَلَيْهِ قَبْلِ أَنْ يَنْبُغ هَوُلَاءِ. وَوُجُوبِه بِالشَّرْع لَا بِالْعَقْلِ خِلَافًا لِلْمُعْتَزِلَةِ.

• أهمية هذه الفريضة: قال النووي: اعْلَمْ أَنَّ هَذَا الْبَابِ أَعْنِي بَابِ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنِ الْمُنْكَرِ قَدْ ضُيِّعَ أَكْثَره مِنْ أَزْمَانٍ مَانٍ مُتَطَاوِلَة, وَلَمْ يَبْقَ مِنْهُ فِي هَذِهِ الْأَزْمَانِ إِلَّا رُسُوم قَلِيلَة جِدًّا. وَهُوَ بَابِ عَظِيم بِهِ قِوَام الْأَمْرِ وَمِلَاكُهُ وَإِذَا كَثُرَ أَوَّلًا عَمَّ الْعِقَابُ الصَّالِحَ عَظِيم بِهِ قِوَام الْأَمْرِ وَمِلَاكُهُ وَإِذَا كَثُرَ أَوَّلًا عَمَّ الْعِقَابُ الصَّالِحَ

وَالطَّالِحَ. وَإِذَا لَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَد الظَّالِمِ أَوْشَكَ أَنْ يَعُمَّهُم الله تَعَالَى بعِقَابِهِ: (رُكَ كَكَكَكَ كَكَكَ كَكَكَ كَكِكًا [سورة النور: 63] فَيَنْبَغِي لِطَالِبِ الْآخِرَة وَالسَّاعِي فِي تَحْصِيل رضنا الله عَزَّ وَجَلَّ أَنْ يَعْتَنِيَ بِهَذَا الْبَابِ, فَإِنَّ نَفْعَهُ عَظِيم لَا سِيَّمَا وَقَدْ ذَهَبَ مُعْظَمُهُ, وَيُخْلِص نِيَّتُه, وَلَا يُهَادِن مَنْ يُنْكِر عَلَيْهِ لِارْتِفَاع مَرْتَبَته; فَإِنَّ الله تَعَالَى قَالَ: ( چچچچچ ) [سورة الحج: 40]، وَقَالَ تَعَالَى َ: ( بِينِتُ نُذْنُتُ) [سورة آل عمران: 101]. وَقَالَ تَعَالَى: (لْ لَ تُدُّهُهُ) [سورة العنكبوت: 69]. وَقَالَ تَعَالَى: ( تُهُهُ مهم، بهمه ه هے ہے ئے ئے اٹنا تی کہ کُو وُ وَ وَ ﴾ [سورۃ العنكبوت: 2-3]. وَاعْلَمْ أَنَّ الْأَجْرِ عَلَى قَدْرِ النَّصَبِ, وَلَا يُتَارِكُهُ أَيْضًا لِصَدَاقَتِهِ وَمَوَدَّتِه وَمُدَاهَنَتِه وَطَلَب الْوَجَاهَة عِنْده وَدَوَام المَنْزَلَة لَدَيْهِ; فَإِنَّ صَدَاقَته وَمَوَدَّته تُوجِب لَهُ حُرْمَة وَحَقًّا, وَمَنْ حَقَّه أَنْ يَنْصَحهُ وَيَهُدِيه إِلَى مَصَالِح آخِرَته, وَيُنْقِذهُ مِنْ مَضَارٌ هَا. وَصَدِيقِ الْإِنْسَانِ وَمُحِبُّهُ هُوَ مَنْ سَعَى فِي عِمَارَةَ آخِرَتِهِ وَإِنْ أَدَّى ذَلِكَ إِلَى نَقْصٍ فِي دُنْيَاهُ. وَعَدُوُّهُ مَنْ يَسْعَى فِي ذَهَابِ أَوْ نَقْصِ آخِرَته وَإِنْ حَصلَ بِسَبَبِ ذَلِكَ صُورَة نَفْع فِي دُنْيَاهُ. وَإِنَّمَا كَانَ إِبْلِيسِ عَدُوًّا لَنَا لِهَذَا، وَكَانَتِ الْأَنْبِيَاءِ صَلَوَاتً الله وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمْ أُجْمَعِينَ أُوْلِيَاء لِلمُؤْمِنِينَ لِسَعْيِهِمْ فِي مَصَالِح آخِرَتهمْ, وَهِدَايَتهمْ إِلَيْهَا, وَنَسْأَلُ الله الْكَرِيمِ تَوْفِيقَنَا وَأَحْبَابِنَا وَسَائِرِ الْمُسْلِمِينَ لِمَرْضَاتِهِ, وَأَنْ يَعُمَّنَا بِجُودِهِ وَرَحْمَتِهِ وَاللهِ أَعْلَمِ

• حكم إنكار المنكر: إِنَّ الْأَمْر بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَن الْمَنْكَرِ فَرْض كِفَايَة إِذَا قَامَ بِهِ بَعْضِ النَّاسِ سَقَطَ الْحَرَج عَن الْبَاقِينَ, وَإِذَا تَرَكَهُ الْجَمِيعِ أَثِمَ كُلَّ مَنْ تَمَكَّنَ مِنْهُ بِلَا عُذْرِ وَلَا خَوْف. ثُمَّ إِنَّهُ قَدْ يَتَعَيَّن كَمَا إِذَا كَانَ فِي مَوْضِعٍ لَا يَعْلَم بِهِ إِلَّا هُوَ, أَوْ لَا يَتَمَكَّنُ مِنْ يَتَعَيَّن كَمَا إِذَا كَانَ فِي مَوْضِعٍ لَا يَعْلَم بِهِ إِلَّا هُوَ, أَوْ لَا يَتَمَكَّنُ مِنْ إِزَالَتِه إِلَّا هُوَ, وَكَمَنْ يَرَى زَوْجَتِه أَوْ وَلَدِه أَوْ غُلَامِه عَلَى مُنْكَر أَوْ يَتَعَيِّن كَمَا إِلَّا هُو, وَكَمَنْ يَرَى زَوْجَتِه أَوْ وَلَدِه أَوْ غُلَامِه عَلَى مُنْكَر أَوْ تَقْصِير فِي الْمَعْرُوف؛ قَالَ الْعُلَمَاء رَضِي الله عَنْهُمْ: وَلَا يَسْقُط عَن المُنْكَر لِكُونِهِ لَا يُفِيدِ فِي ظَنِّهِ بَلْ اللهُ عَنْ وَجَلّ يَلْمُ مِنْ وَجَلّ يَعْلَمُ عَلَى اللهُ عَنْ وَجَلّ يَعْلَمُ اللهُ عَنْ وَجَلّ يَعْلَمُ وَفِي الْمُعْرُوفِ وَالنَّهْي عَن المُنْكَر لِكُونِهِ لَا يُفِيد فِي ظَنِّهِ بَلْ

( رُ ك ك ك ك ك كَ) [سُورة العنكبوت: 18]، وَمَثَّلَ الْعُلَمَاءُ هَذَا بِمَنْ يَرَى الْسُلَانَا فِي الْحَمَّام أَوْ غَيْرِه مَكْشُوفَ بَعْضِ الْعَوْرَةِ وَنَحْو ذَلِكَ وَالله أَعْلَم

- وَلَا يُشْتَرَط فِي الْآمِر وَالنَّاهِي أَنْ يَكُون كَامِل الْحَال؛ مُمْتَثِلًا مَا يَلْمُر بِهِ, مُجْتَنِبًا مَا يَنْهَى عَنْهُ, بَلْ عَلَيْهِ الْأَمْر وَإِنْ كَانَ مُخِلَّا بِمَا يَلْمُر بِهِ, وَالنَّهْي وَإِنْ كَانَ مُتَلَبِّسًا بِمَا يَنْهَى عَنْهُ; فَإِنَّهُ يَجِب عَلَيْهِ شَيْئَانِ أَنْ يَأْمُر نَفْسه وَيَنْهَاهَ, وَيَأْمُر غَيْره وَيَنْهَاهُ, فَإِذَا أَخَلَّ بِأَحَدِهِمَا كَيْف يُبَاحٍ لَهُ الْإِخْلَال بِالْآخَر؟
- المسؤولية على من؟ قال النووي: وَلَا يَخْتَصُّ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَن الْمُنْكَرِ بِأَصْحَابِ الْوِلَايَات بَلْ ذَلِكَ جَائِز لِآحَادِ الْمُسْلِمِينَ. قَالَ إِمَام الْحَرَمَيْنِ: وَالدَّلِيل عَلَيْهِ إِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ; فَإِنَّ غَيْرِ الْمُسْلِمِينَ; فَإِنَّ غَيْرِ الْوُلَاة فِي الصَّدْرِ الْأَوَّل, وَالْعَصْرِ الَّذِي يَلِيه كَانُوا يَأْمُرُونَ الْوُلَاة بِالْمَعْرُوفِ, وَيَنْهَوْنَهُمْ عَن المُنْكَر, مَعَ تَقْرِيرِ المُسْلِمِينَ إِيَّاهُمْ, وَتَرْكِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَن المُنْكَر مِنْ غَيْرِ وَلَايَة مُ عَلَى التَّشَاعُل بِالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَن المُنْكَر مِنْ غَيْر وَلَايَة. وَالله أَعْلَم.

قَالَ إِمَامِ الْحَرَمَيْنِ رَحِمَهُ الله: وَيَسُوغِ لِآحَادِ الرَّعِيَّةِ أَنْ يَصندَّ مُرْتَكِبَ الْكَبِيرَةِ وَإِنْ لَمْ يَنْدَفِع عَنْهَا بِقَوْلِهِ مَا لَمْ يَنْتَهِ الْأَمْرِ إِلَى نَصْبِ قَتَالَ وَشَهْرِ سِلَاحٍ. فَإِن انتَهَى الأَمْرِ إِلَى ذَلِكَ رَبَطَ الْأَمْرِ بِالسَّلْطَانِ.

ثُمَّ إِنَّهُ إِنَّهُ إِنَّهُ عِنْهُى مَنْ كَانَ عَالِمًا بِمَا يَأْمُر بِهِ وَيَنْهَى عَنْهُ; وَذَلِكَ يَخْتَلِف بِاخْتِلَاف الشَّيْء; فَإِنْ كَانَ مِن الْوَاجِبَات الظَّاهِرَة, وَالْمُحَرَّمَات المَشْهُورَة كَالصَّلَاةِ وَالصِّيَامِ وَالزِّنَا وَالْخَمْر وَنَحْوهَا, فَكُلِّ المُسْلِمِينَ عُلَمَاء بِهَا, وَإِنْ كَانَ مِنْ دَقَائِق الأَفْعَال وَالأَقْوَال وَمِمَّا يَتُعَلَّق بِالاَجْتِهَادِ لَمْ يَكُنْ لِلْعَوَامِّ مَدْخَل فِيهِ, وَلَا لَهُمْ إِنْكَاره, بَلْ ذَلِكَ لِلْعُلَمَاء.

الإنكار على المسائل الفقهية المختلف فيها: قال النووي: ثُمَّ

سلسلة أحاديث في الدعوة والتوجيه (15) الْعُلَمَاء إِنَّمَا يُنْكِرُ وِنَ مَا أُجمِعَ عَلَيْهِ, أَمَّا المُخْتَلَف فِيهِ فَلَا إِنْكَار فِيهِ؟ لأنَّ عَلَى أَحَد الْمَذْهَبَيْن كُلّ مُجْتَهدٍ مُصِيبٌ. وَهَذَا هُوَ المُخْتَار عِنْد كَثِيرِينَ مِن المُحَقِّقِينَ أَوْ أَكْثَرِ همْ. وَعَلَى المَذْهَبِ الآخَرِ المُصِيبِ وَاحِد وَالمُخْطِئ غَيْر مُتَعَيَّن لَنَا, وَالْإِثْم مَرْفُوع عَنْهُ, لَكِنْ إِنْ نَدَبَهُ عَلَى جِهَة النَّصِيحَة إِلَى الْخُرُوجِ مِن الْخِلَاف فَهُو حَسَن مَحْبُوب مَنْدُوب إِلَى فِعْلِهِ برفْقَ; فَإِنَّ الْعُلَمَاء مُتَّفِقُونَ عَلَى الْحَثِّ عَلَى الْخُرُوج مِن الْخِلَاف إِذَا لَمْ يَلْزَمَّ مِنْهُ إِخْلَال بِسُنَّةٍ أَوْ وُقُوع فِي خِلَاف آخر.

- اختيار الأسلوب الأمثل في الإنكار: وَيَنْبَغِي لِلْآمِر بالمَعْرُوفِ وَ النَّاهِي عَن المُنْكَر أَنْ يَرْفُق لِيَكُونَ أَقْرَب إِلَى تَحْصِيل المَطْلُوب. فَقَدْ قَالَ الْإِمَامِ الشَّافِعِيُّ رَضِيَ الله عَنْهُ: «مَنْ وَعَظَ أَخَاهُ سِرًّا فَقَدْ نَصَحَهُ وَزَانَهُ, وَمَنْ وَعَظُهُ عَلَانِيَةً فَقَدْ فَضَحَهُ وَشَانَهُ». وَمِمَّا يَتَسَاهَل أَكْثَر النَّاسِ فِيهِ مِنْ هَذَا الْبَابِ مَا إِذَا رَأَى إِنْسَانًا يَبِيعِ مَتَاعًا مَعِيبًا أَوْ نَحْوه فَإِنَّهُمْ لَا يُنْكِرُونَ ذَلِكَ, وَلَا يُعَرِّفُونَ المُشْتَرِي بِعَيْبِهِ, وَهَذَا خَطَأَ ظَاهِرٌ. وَقَدْ نَصَّ الْعُلَمَاء عَلَى أَنَّهُ يَجِب عَلَى مَنْ عَلِمَ ذَلِكَ أَنْ يُنْكِر عَلَى الْبَائِعِ وَأَنْ يُعْلِم المُشْتَرِي بِهِ وَالله أَعْلَم.
- مراتب الإنكار: وَأَمَّا صِفَة النَّهْي وَمَرَ إِتِبه فَقَدْ قَالَ النَّبِيّ عَلَيه وسلم الله عليه وسلم فِي هَذَا الْحَدِيثِ الصَّحِيحِ: «فَلْيُغَيِّرْهُ بَيدِهِ, فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبلِسَانِهِ, فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ » فَقَوْله عليه وسلم: ﴿فَبِقَلْبِهِ ﴾ مَعْنَاهُ: فَلْيَكْرَهْهُ بِقَلْبِهِ. وَلَيْسَ ذَلِكَ بِإِزَالَةٍ وَتَغْيِيرِ مِنْهُ لِلمُنْكَرِ، وَلَكِنَّهُ هُوَ الَّذِي فِي وُسْعِهِ.

قَالَ الْقَاضِي عِيَاض رَحِمَهُ الله: هَذَا الْحَدِيث أَصْل فِي صِفَة التَّغْيِيرِ فَحَقُّ المُّغَيِّرِ أَنْ يُغَيِّرِهُ بِكُلِّ وَجْهِ أَمْكَنَهُ زَوَالِه بِهِ قَوْلًا كَانَ أَوْ فِعْلاً; فَيَكْسِر آلَات الْبَاطِل, وَيُريق المُسْكِر بنَفْسِه, أَوْ يَأْمُر مَنْ يَفْعَله, وَيَنْزِع الْغُصُوبَ وَيَرُدَّهَا ۚ إِلَى ٓ أَصْحَابِهَا بِنَفْسِهِ, ۚ أَوْ بِأَمْرِهِ إِذَا أَمْكَنَهُ وَيَرْفُقَ فِي التَّغْيِيرِ جَهْده بِالْجَاهِلِ وَبِذِي الْعِزَّة الظَّالِمُ المَّخُوفُ شَرّه; إِذْ ذَلِكَ أَدْعَى إِلَى قَبُول قَوْله. كَمَا يُسْتَحَبُّ أَنْ يَكُون مُتَوَلِّي ذَلِكَ مِنْ أَهْل الصَّلَاح وَالْفَضْل لِهَذَا المَعْنَى. وَيُغْلِظ عَلَى المُتَمَادِي فِي غَيّه,

وَالْمُسْرِفُ فِي بَطَّالُته; إِذَا أَمِنَ أَنْ يُؤَثِّر إِغْلَاظُه مُنْكَرًا أَشَدّ مِمَّا غَيَرَهُ لِكُوْنِ جَانِبه مَحْمِيًّا عَنْ سَطْوَة الظَّالِم. فَإِنْ غَلَبَ عَلَى ظَنّه أَنَّ تَغْيِيرَهُ بِيَدِهِ يُسَبِّبُ مُنْكَرًا أَشَدّ مِنْهُ مِنْ قَتْله أَوْ قَتْل غَيْره بِسَبَبٍ كَفَّ يَدَهُ, بِيَدِهِ يُسَبِّبُ مُنْكَرًا أَشَد مِنْهُ مِنْ قَتْله أَوْ قَتْل غَيْره بِسَبَبٍ كَفَّ يَدَهُ, وَاقْتَصَرَ عَلَى الْقَوْل بِاللِّسَانِ وَالْوَعْظ وَالتَّخْوِيف. فَإِنْ خَافَ أَنْ يُسَبِّب قَوْله مِثْل ذَلِكَ غَيَّر بِقَلْبِهِ, وَكَانَ فِي سَعَة, وَهَذَا هُوَ المُرَاد بِالْحَدِيثِ إِنْ قَوْله مِثْل ذَلِكَ غَيَّر بِقَلْبِهِ, وَكَانَ فِي سَعَة, وَهَذَا هُو المُرَاد بِالْحَدِيثِ إِنْ شَاءَ اللهُ يُودِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْر مِنْ عَيْر هِ أَوْ يَقْتَصِر عَلَى تَغْيِيرِه بِقَلْبِهِ. هَذَا هُوَ فِقْه الْمَسْأَلَة, المُنْكَر مِنْ غَيْره, أَوْ يَقْتَصِر عَلَى تَغْيِيرِه بِقَلْبِهِ. هَذَا هُوَ فِقْه الْمَسْأَلة, وَصَوَاب الْعَمَل فِيهَا عِنْد الْعُلَمَاء وَالمُحَقِّقِينَ خِلاقًا لِمَنْ رَأَى الإِنْكَار وَمِنَ اللهُ عَمَل فِيهَا عِنْد الْعُلَمَاء وَالمُحَقِّقِينَ خِلاقًا لِمَنْ رَأَى الإِنْكَار وَمِنَ اللهُ اللهِ عَلَى وَلِيل مِنْهُ كُلٌ أَذَى. هَذَا آخِر كَلام الْقَاضِي رَحِمَهُ الله.

ويقول ابن القيم رحمه الله: فإنكار المنكر أربع درجات:

الأولى: أن يزول ويخلفه ضده.

الثانية: أن يقِلُّ وإن لم يزل بجملته.

الثالثة: أن يخلفه ما هو مثله.

الرابعة: أن يخلفه ما هو شر منه.

فالدرجتان الأوليان مشروعتان، والثالثة موضع اجتهاد، والرابعة محرمة؛ فإذا رأيت أهل الفجور والفسوق يلعبون بالشطرنج كان إنكارك عليهم من عدم الفقه والبصيرة إلا إذا نقلتهم منه إلى ما هو أحب إلى الله ورسوله كرمي النشّاب وسباق الخيل ونحو ذلك، وإذا رأيت الفساق قد اجتمعوا على لهو ولعب أو سماع مكاء وتصدية فإن نقلتهم عنه إلى طاعة الله فهو المراد، وإلا كان تركهم على ذلك خيرًا من أن تفرغهم لما هو أعظم من ذلك، فكان ما هم فيه شاغلاً لهم عن ذلك، وكما إذا كان الرجل مشتغلاً بكتب المجون ونحوها وخفت من نقله عنها انتقاله إلى كتب البدع والضلال

والسحر فدعه وكتبه الأولى، وهذا باب واسع؛ وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية قدّس الله روحه ونوّر ضريحه يقول: مررت أنا وبعض أصحابي في زمن التتار بقوم يشربون الخمر، فأنكر عليهم من كان معى، فأنكرت عليه، وقلت له: إنما حرم الله الخمر لأنها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة، وهؤلاء يصدهم الخمر عن قتل النفوس وسبى الذرية وأخذ الأموال فدعهم(105).

والدليل من الحديث أن النبي عليه وسلم لله نهى أن تقطع الأيدي في الغزو، فعَنْ بُسْرِ بْنِ أَرْطَاةَ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْهُ لِللَّهِ يَقُولُ: لَا تُقَطَّعُ الْأَيْدِي فِي الْغَرْوَ قَالَ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ غَريبٌ. وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ بَعْضِ أَهْلِ الْعِلْم مِنْهُم الْأُوْزَاعِيُّ: لَا يَرَوْنَ أَنْ يُقَامَ الْحَدُّ فِي الْغَزْو بِحَضْرَةِ الْعَدُوِّ مَخَافَةَ أَنْ يَلْحَقَ مَنْ يُقَامُ عَلَيْهِ الْحَدُّ بِالْعَدُوِّ, فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ مِنْ أَرْضِ الْحَرْبِ وَرَجَعَ إِلَى دَارِ الْإِسْلَامِ أَقَامَ الْحَدَّ عَلَى مَنْ أُصِابَهُ كَذَلِكَ قَالَ الْأَوْزَاعِيُّ (106). ۚ

فهذا حد من حدود الله، وقد نهي عن إقامته في الغزو خشية أن يترتب عليه ما هو أبغض إلى الله من تعطيله أو تأخيره من لحوق صاحبه بالمشركين حمية وغضبًا, وأيضاً قصة أبي محجن يوم القادسية وقد شرب الخمر، فعفا عنه سعد بن أبي وقاص الأنه أبلي للمسلمين ما أبلاهم فخلى سبيله، يقول ابن القيم: «وأكثر ما فيه تأخير الحد لمصلحة راجحة إما من حاجة المسلمين إليه أو من خوف ارتداده ولحوقه بالكفار، وتأخير الحد لعارضِ أمرٌ وردت به الشريعة، كما يؤخر عن الحامل والمرضع وعن وقت الحر والبرد والمرض؛ فهذا تأخير لمصلحة المحدود؛ فتأخيره لمصلحة الإسلام أولي)»(107).

<sup>105()</sup> إعلام الموقعين لابن القيم المجلد الثاني، 3/12. 13-10. () جامع الترمذي، كتاب الحدود، باب: ما جاء أن لا يقطع الأيدي في الغزو، برقم: (1450)، ص:352. وقال: هذا حديث غريب. (1450)، إعلام الموقعين لابن القيم (المجلد الثاني)، 3/14.

وقال أيضاً: إن النبي عليه وسلم شرع لأمته إيجاب إنكار المنكر ليحصل بإنكاره من المعروف كما يحبه الله ورسوله، فإذا كان إنكار المنكر يستلزم ما هو أنكر منه، وأبغض إلى الله ورسوله فإنه لا يسوغ إنكاره، وإن كان الله يبغضه ويمقت أهله، وهذا كالإنكار على الملوك والولاة بالخروج عليهم؛ فإنه أساس كل شر وفتنة إلى آخر الدهر، وقد استأذن الصحابة رسول الله عليه وسلم في قتال الأمراء الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها، وقالوا: أفلا نقاتلهم؟ فقال: «لا، ما أقاموا الصلاة» ومن تأمل ما جرى على الإسلام في الفتن الكبار والصغار رآها من إضاعة هذا الأصل، وعدم الصبر على منكر؟ فطلب إزالته فتولُّد منه ما هو أكبر منه؛ فقد كان رسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم يرى بمكة أكبر المنكرات ولا يستطيع تغييرها، بل لما فتح الله مكة وصارت دار إسلام عزم على تغيير البيت وردِّه على قواعد إبراهيم، ومنعه من ذلك مع قدرته عليه خشية وقوع ما هو أعظم منه من عدم احتمال قريش لذلك؛ لقرب عهدهم بالإسلام، وكونهم حديثي عهدٍ بكفر، ولهذا لم يأذن في الإنكار على الأمراء باليد؛ لما يترتب عليه من وقوع ما هو أعظم منه (108).

ومن هنا نقول: إنه يجب على المنكر أن يراعي المصلحة الراجحة من إنكاره؛ فإن ترتب على إنكاره منكر مثله أو مفسدة أعظم منه فالاجتناب عن الإنكار والسكوت عليه أولى. وبالله التوفيق.

• ما هي حدود إنكار المنكر: وَأَيْسَ لِلْآمِرِ بِالْمَعْرُوفِ البَحْثُ وَالنَّنْقِيرِ وَالتَّجْسُسِ وَاقْتِحَام الدُّورِ بِالظُّنُونِ بَلْ إِنْ عَثَرَ عَلَى مُنْكَرِ غَيَّرَهُ جَهْده. هَذَا كَلَام إِمَام الْحَرَمَيْنِ وَقَالَ أَقْضَى الْقُضَى الْقُضَاة المَاوَرْدِيُّ: لَيْسَ لِلْمُحْتَسِبِ أَنْ يَبْحَثُ عَمَّا لَمْ يَظْهَر مِن المُحَرَّمَات. فَإِنْ غَلَبَ عَلَى الظَّنِّ اِسْتِسْرَار قَوْم بِهَا لِأَمَارَة وَآثَار ظَهَرَتْ, فَذَلِكَ ضَرْبَانِ. أَحَدهمَا: الظَّنِّ اِسْتِسْرَار قَوْم بِهَا لِأَمَارَة وَآثَار ظَهَرَتْ, فَذَلِكَ ضَرْبَانِ. أَحَدهمَا:

\_

<sup>108 ()</sup> إعلام الموقعين لابن القيم المجلد الثاني، 3/12.

أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ فِي اِنْتَهَاكَ حُرْمَةً يَفُوتَ السَّدْرَاكِهَا, مِثْل أَنْ يُخْبِرَهُ مَنْ يَثِقَ بِصِدْقِهِ أَنَّ رَجُلًا خَلَا بِرَجُلٍ لِيَقْتُلهُ, أَوْ بِامْرَأَةٍ لِيَزْنِيَ بِهَا؛ فَيجُوزِ لَهُ فِي مِثْل هَذَا الْحَال أَنْ يَتَجَسَّسَ, وَيُقْدِم عَلَى الْكَثْف وَالْبَحْث حَذَرًا لَهُ فِي مِثْل هَذَا الْحَال أَنْ يَتَجَسَّسَ, وَيُقْدِم عَلَى الْكَثْف وَالْإِنْكَارِ المُحْتَسِبِ مِن الْمُتَطَوِّعَة جَازَ لَهُم الإقْدَام عَلَى الْكَثْف وَالْإِنْكَارِ الضَّرْبِ الثَّانِي: مَا الْمُتَطَوِّعَة جَازَ لَهُم الإقْدَام عَلَى الْكَثْف وَالْإِنْكَارِ الضَّرْبِ الثَّانِي: مَا عَنْ هَذِهِ الرُّنْبَة فَلَا يَجُوزِ التَّجَسُّسِ عَلَيْهِ, وَلَا كَشْف الْأَسْتَارِ عَنْ هَذِهِ الرُّنْبَة فَلَا يَجُوزِ التَّجَسُّسِ عَلَيْهِ, وَلَا كَشْف الْأَسْتَارِ عَنْ هَذِهِ الرُّنْبَة فَلَا يَجُوزِ التَّجَسُّسِ عَلَيْهِ, وَلَا كَشْف الْأَسْتَارِ عَنْ هَذِهِ الْرُنْبَة فَلَا يَجُوزِ التَّجَسُّسِ عَلَيْهِ, وَلَا كَشْف الْأَسْتَارِ الْمُعْرُوفِ وَالْاَلْمِنَارِ الْمُعْرُوفِ وَالْمَعْرُوفِ وَالْمَعْرُوفِ وَالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْ عَن الْمُعْرُوفِ وَالنَّهُ عَن الْمُعْرُوفِ وَالنَّهْ عَن الْمُعْرُوفِ وَالنَّهُ عَلَى الْمُنْكَرِ وَقَدْ أَشَرْنَا هُنَا إِلَى مَقَاصِدَهَا, وَبَسَطْت الْكَلام فِي هَذَا الْبَابِ الْمُعْرُوفِ وَالْمَالِي وَلَيْهِ, وَكَوْنِه مِنْ أَعْظَم قَوَاعِد الْإِسْلَام فِي هَذَا الْبَابِ لِعِظَم فَائِدَته, وَكَثْرَة الْحَاجَة إِلَيْهِ, وَكَوْنِه مِنْ أَعْظَم قَوَاعِد الْإِسْلَام. وَالله أَعْلَم (100).

\* \* \*

<sup>109 ()</sup> هذا الفصل لخصناه من شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول، 2/22-26، بتصرف كثير. وينظر ما كتبته في رسالة، (حديث: من رأى منكم منكرًا فليغيره ... رواية ودراية)، ففيه بعض التفصيل المهم.

#### من منهجية الدعوة

مما يستنبط من هذا الحديث حكمة النبي على الله في إنكاره على الأعرابي، ونهيه الصحابة رضي الله عنهم عن زجره، ودعوته لهذا الأعرابي وتعليمه إياه، مما يجلي لنا منهجًا عظيمًا في الدعوة إلى الله تعالى والتعامل معها بهذا المنهج العظيم، ولعلنا نعرضه في النقاط الآتية:

# أولاً: فضائل الدعوة:

لا يخفى على مسلم بصير بدينه أن الدعوة إلى الله وتبليغ دينه إلى عامة الناس من أهم الواجبات، وأن مرتبتها من أعلى المراتب وأفضل القربات, وفضلها كبير, وأجرها عظيم, حيث ندب الله إليها في كتابه، وحث عليها رسوله عليه الله الله عليه عليه عليه وحث عليها وهي ميراثه عليه الصلاة والسلام؛ قال تعالى: (كِ قائمة على ذلك، وهي ميراثه عليه الصلاة والسلام؛ قال تعالى: (كِ كَبِ جُكِ كُمُ كُمُ كُمُ لَيْ الله عمران: 104]. ونشير هنا إلى شيء من فضائلها وآثارها، ومنها:

• أنها ميراث نبينا محمد عليه وسلم، قال تعالى: ( چچچچچچچچ) [المائدة: 67].

وعَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ في حديث طويل ومنه: «إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأُنْبِيَاءِ إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ إِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورِّثُوا دِينَارًا وَلَا دِرْهَمًا, إِنَّمَا وَرَّثُوا الْعِلْمَ؛ فَمَنْ أَخَذَ بِهِ أَخَذَ بِحَظِّ وَافِرِ »(110).

ومن متطلبات العلم: العمل به, والدعوة إليه, وتحمل الأذى في

<sup>(2682)،</sup> ص: 608-609، وسنن أبي داود، كتاب العلم، باب: ما جاء في فضل الفقه على العبادة، برقم: (2682)، ص: 608-609، وسنن أبي داود، كتاب العلم، باب: الحث على طلب العلم، برقم: (3641)، ص: 523.

- ومن فضائلها أن الله أثنى على الدعاة إليه, العاملين بعلمهم, كما قال تعالى: (چچچچچچدددددددد) [فصلت: 33].
- أن للداعية أجرًا جزيلًا وثوابًا عظيمًا؛ فقد جاء في الصحيح من قول النبي عليه وسلم في حديثٍ طويلٍ أنه قال لعلي رضي الله عنه يوم خيبر: «انْفُذْ عَلَى رسْلِكَ حَتَّى تَثْزَلَ بسَاحَتِهِمْ, ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الْإِسْلَام, وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ؛ فَوَاللَّهِ لَأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلًا خَيْرٌ لَكُ مِنْ أَنَّ يَكُونَ لَكَ خُمْرُ النَّعَمَ»(111).
- ومنها استمرار الحسنات للداعية, لأنها من العلم الذي ينتفع به فقد جاء في الحديث عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ قَالَ: «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ تَلَاثَةٍ؛ إِلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ, أَقْ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ, أَقْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ »(11²).
- ويكرم الداعية بمعية النبي عليه وسلم القيامه بمهمة الدعوة؛ لقوله تعالى: (چڇڍڍڌ دَڎڎڎڎ رُرُ ايوسف: 108].
- إن الدعوة إلى الله يحصل بها الإصلاح في الأرض, ومن ثم تنشر الفضائل و تخفى الفواحش، وقد أشار إليه نبى الله شعيب حينما خاطب قومه: ( ئۆئۆئۈئۈ ئى ئى ئىئى ئىئى ئىدىي) [سورة هود: 88].

قال ابن كثير: «أي فيما آمركم وأنهاكم، إنما مرادي إصلاحكم جهدي وطاقتي» (113).

ثانبًا: الحكمة في الدعوة:

صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب: فضل من أسلم على يديه رجل, برقم: (3009)، ص: 497، وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب: من فضائل على ين أبي طالب رضي الله عنه، برقم: (2406)، ص: 1060. (1631) صحيح مسلم، كتاب الوصية، باب: ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته, برقم: (1631)، ص: 716.

إن الدعوة إلى الله مهمة عظيمة وشريفة، وأجرها عظيم وفضلها عميم؛ لذا ينبغي على الداعية أن يحتسب الأجر في الدعوة، ويختار أنفع الأساليب لإيصال الدعوة إلى المدعويين، ولكي يكتب للدعوة النجاح لا بد له من مراعاة الحكمة في دعوته؛ وقد أشير إلى بعضها في هذه الآية الكريمة، قال تعالى: (هم بههههه عصر خري قلي.) [سورة النحل: 125]. والحكمة هي وضع الشيء في موضعه، ففي الدعوة أن يتصف الداعية بالصفات المقبولة ويعمل الأساليب المقبولة.

والله تعالى أمر نبيه عليه الصلاة والسلام أن يدعو الناس بالحكمة، والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، أي: من احتاج منهم إلى مناظرة وجدال فليكن بالوجه الحسن برفق, ولين, وحسن خطاب، كما قال تعالى: (ب بېبپپپپپ يه پين) [سورة العنكبوت: 46].

وهنا أذكر بعض نقاط الحكمة في الدعوة لكي يستعين بها الداعية في طريقه الدعوي.

• من الحكمة التخطيط السليم: إن الدعوة إلى الله كأي عمل آخر تحتاج إلى تخطيط سليم وتدبير دقيق, ويترتب عليه نجاح الدعوة وفشلها بعد إرادة الله تعالى، وكان الرسول عليه وسير في دعوته بتخطيط مدروس, وهذا واضح في سيرته الدعوية كلها, بل كان يسير بعناية الله تعالى, فنرى مثلاً واقعة الهجرة, كيف اختار لصحبته رفيقه أبا بكر الصديق رضي الله عنه, واختفى في غار ثور الذي في جهة اليمن, وتحري أخبار قريش, وسلك طريق الساحل غير المعتاد, حتى وصل إلى المدينة بحفظ الله ثم بتخطيطه السليم بصحة وسلامة. وهكذا يجب أن تسير الدعوة في جميع مشاريعها على مستوى الداعية الفرد، وعلى مستوى الدعوة بأكملها.

• ومنها التسلح بسلاح العلم: إن الدعوة يجب أن تكون قائمة

على العلم بالله ورسوله ودينه وشرعه، ومن ثم فالداعية يجب أن تكون دعوته على بينة وعلم بما يدعو إليه، يقول تعالى: ( ڇڇڍڍڌ ڌڌ دُدُدُرُ رُرُ ) [يوسف: 108]، والذي يدعو بغير علم قد يدعو إلى الشر ويحسبه معروفًا، أو ينهى عن المعروف ويحسبه منكرًا, وقد حرم الله سبحانه وتعالى أن يقول الناس على الله ما لا يعلمون، قال تعالى: [الأعراف: 33].

روى أيوب عن ابن مليكة قال: سئل أبو بكر الصديق رضى الله عنه عن آية: فقال: «أيّ أرضٍ تقلني وأيّ سماءٍ تظلني؟ وأين أذهب؟ وكيف أصنع إذا أنا قلت في كتاب الله بغير ما أراد الله بها»؟(<sup>114</sup>).

وروي مثله عن على بن أبي طالب رضي الله عنه: عن زاذان وأبي البختري، عن على بن أبي طالب أنه قال: أيّ أرض تقلني, أو أيّ سماء تظلني, إذا قلت في كتاب الله ما لا أعلم(115).

وقال ابن مسعود: من كان عنده علم فليقل به؛ ومن لم يكن عنده علم فليقل: «الله أعلم» فإن الله قال لنبيه: ( ٺٺذذتت تُ تُ تُ تُ لُ [سورة ص: 86] (<sup>116</sup>).

فإذا سأله أحد عن مسألة ما لا يعلمها فليقل: لا أعلم، أو لا أدري، فهو خير من أن يقول على الله ما لا يعلم، وقد كان سلفنا الصالح يتحرون كثيرًا في هذا الباب، وأقوالهم المأثورة في ذلك أكثر من أن تحصى، قال ابن سيرين: «لأن يموت الرجل جاهلاً خير له من أن يقول ما لا يعلم» (117).

<sup>114)</sup> إعلام الموقعين لابن القيم الجوزية، (المجلد الأول), 2/126. 115) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر، (المجلد الأول) 2/65 116) المرجع السابق، 2/64. 117) إعلام الموقعين لابن القيم الجوزية، (المجلد الأول), 2/127.

وسئل سعيد بن جبير عن شيء فقال: «لا أعلم»، ثم قال: «ويل للذي يقول لما لا يعلم إنى أعلم(118).

وقال الشعبي: «لا أدرى» نصف العلم(119).

وروى عن ابن عون أنه قال: كنت عند القاسم بن محمد إذ جاءه رجل فسأله عن شيء فقال القاسم: «لا أحسنه»، فجعل الرجل يقول: إنى رفعت إليك لا أعرف غيرك، فقال القاسم: « لا تنظر إلى طول لحيتى، وكثرة الناس حولى، والله ما أحسنه»، فقال شيخ من قريش جالس إلى جنبه: يا ابن أخي ألزمها فو الله ما رأيتك في مجلس أنبل منك اليوم، فقال القاسم: «والله لأن يقطع لساني أحب إلى من أن أتكلم بما لا علم لي به »(120).

- ومنها أن لا يناقض قوله فعله: من المهم للداعية أن لا يكون ممن يأمرون الناس بالبر وينسون أنفسهم. فإن هذه خصلة ذميمة قال تعالى على بني إسرائيل: (هُ هُ ه مهمهم على بني إسرائيل: (هُ هُ ه مهمهم على بني السرائيل), وقد ضرب الله مثلاً سيئًا لعلماء أهل الكتاب، قال تعالى: (ژژررركىك ك كككك كبك كبِك كُلِّ كُكِّلِ لَيْ لَهُ لَهُ ﴾ [سورة الجمعة: 5], فالتناقض بين القول والفعل علامة على ضعف المحبة لله تعالى ولرسوله عليه الصلاة والسلام، وخلاف الحكمة؛ إذ الناس سَيرَوْنَ عمل الداعية التي يخالف قوله، ومن ثم يغمزونه ويلمزونه ولا يقبلو نه
- ومنها الاتصاف بالحلم والرفق: إن عملية الدعوة تحتاج إلى كثير من الرفق بالمدعو، وديننا الإسلامي دين المحبة والأخوة، ودين التواد والتراحم، وأشاع هذه الصفة في المجتمع ليسود الود والوئام،

<sup>118()</sup> جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر، (المجلد الأول) 2/66 () إعلام الموقعين لابن القيم الجوزية، (المجلد الأول) , 2/128. (المجلد الأول) , 2/66 () جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر، (المجلد الأول) 2/66

وتتفشى الأخوة والترابط، وتعلو السماحة والبشر، وقد تمثلت هذه المعاني في معاملة النبي عليه وسلوكه، وعلاقاته وارتباطاته حتى شهد الله له تعالى بذلك، قال تعالى: ( گ گ گ ل) [ سورة القلم: 4].

ومما جعل دعوة النبي عليه وسلم ناجحة كونه عليه وسلم لينًا هينًا رفيقًا بشوشًا حليمًا، يقول تعالى: ( پڀڀڀينٺ ننت تت تت ثاث ث آل عمران: [15]، وقد أوصى الله سبحانه موسى وهارون عليهما السلام بالقول اللين مع فرعون وهو من أطغى الطغاة، قال تعالى: (تلائه همه هه هه عن عون وهو من أطغى الطغاة، قال تعالى: (تلائه همه هه عن القول هي عن إطه: 43). فيختار الداعية اللين واللطف في القول والعمل فهي من أعظم مجالات الحكمة. أما الغلظة والجفاء فلا تكون إلا في حالات نادرة، ولأسباب قد تدعو إلى ذلك كحالة الحرب، ونحو ذلك.

• كما يجب عليه أن يكون طليق الوجه غير عابس: فإن طلاقة الوجه تبشر بالخير، ويقبل عليه الناس، والوجه العبوس سبب لنفرة الناس. والطلاقة والبشر من المعروف الذي أمر به النبي عليه وسلم أمته: فعَنْ أَبِي ذَرِّ † قَالَ: قَالَ لِيَ النَّبِيُّ عَلَيهُ وسلم: لَا تَحْقِرَنَ مِن المعروف أَبِي النَّبِيُّ عَلَيهُ وسلم: لَا تَحْقِرَنَ مِن المَعْرُوفِ شَيْئًا، وَلَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بوَجْهِ طُلْق (121).

قال النووي: «فِيهِ الْحَثِّ عَلَى فَصْل المَعْرُوف, وَمَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَإِنْ قَلَّ. حَتَّى طَلَاقَة الْوَجْه عِنْد اللَّقَاء».

• كما على الداعية أن يجتنب الكبر: فقد حذر الإسلام من الكبر، والكبر: بطر الحق وغمط الناس؛ كما جاء في الحديث: فعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودٍ عَنِ النّبِيِّ عَلَيْهُ وَاللّهُ قَالَ: لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرّةٍ مِنْ كِبْرٍ. قَالَ رَجُلٌ: إِنَّ الرّجُلَ يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرّةٍ مِنْ كِبْرٍ. قَالَ رَجُلٌ: إِنَّ الرّجُلَ يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ

<sup>121()</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب استحباب طلاقة الوجه عند اللقاء، برقم: ص2626)، ص:

تُوْبُهُ حَسنَا, وَنَعْلُهُ حَسنَةً. قَالَ: إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ, الْكِبْرُ؛ بَطْرُ الحَقِّ, وَغَمْطُ النَّاسِ(122).

وللداعية في رسول الله عليه وسلوالله أسوة حسنة، فقد كان عليه وسلم متواضعاً يتعاهد الناس ويقوم بحاجاتهم مع عظم مسئولياته، كما جاء في الحديث عَنْ حَارِثَة بْنِ وَهْبِ الْخُزَاعِيِّ لَعَن النَّبِيِّ عَلَيه وسلم قَالَ: أَلْا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ الْجَنَّةِ ؟كُلُّ ضَعِيفٍ مُتَضَاعِفٍ؛ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللّهِ لَا أَخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ؟ كُلُّ عُتُلِّ جَوَّاظٍ مُسْتَكْبر (123).

وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عِيسَى: حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ أَخْبَرَنَا حُمَيْدٌ الطَّوِيلُ حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ أَخْبَرَنَا حُمَيْدٌ الطَّوِيلُ حَدَّثَنَا أَنسُ بْنُ مَالِكٍ قَالَ: إِنْ كَانَت الْأَمَةُ مِنْ إِمَاءٍ أَهْلِ المَدِينَةِ لَتَأْخُذُ بِيَدِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهِ فَتَنْطَلِقُ بِهِ حَيْثُ شَاءَتُ (124).

وفي مسند أحمد عن ابنة لخباب قالت: خرج خباب في سرية فكان النبي عليه الله يتعاهدنا حتى كان يحلب عنزا لنا، قالت: فكان يحلبها حتى يطفح أو يفيض فلما رجع خباب حلبها، فرجع حلابها إلى ما كان، فقلنا له: كان رسول الله عليه وسلواله يحلبها حتى يفيض، وقال مرة: حتى تمتلئ، فلما حلبتها رجع حلابها (125).

ومن التواضع قبول النصح من الآخرين ولو كان دونه, أو كان من عدوه, فيحسن بالداعية أن يتقبل ذلك, ولا تأخذه العزة بالإثم, قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «رحم الله من أهدى إلى عيوبي»(126). وكل هذا من الحكمة؛ لأنه طريق لتقبل دعوته.

<sup>122 ()</sup> صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: تحريم الكبر وبيانه، برقم: (91)، ص: 54.

<sup>(0071)</sup> صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب الكبر، برقم: (0071)، ص(0071)

<sup>.1060</sup> ص: المرجع السابق، برقم: (6072)، ص:  $()^{124}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>() مسند أحمد، برقم: (21071)، 34/ 549، وبرقم: (27097)، 45/49، وإسناده ضعيف.

<sup>126 ()</sup> ذكره الدارمي في المقدمة في حديث طويل، في رسالة عباد بن عباد الخواص

وعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي أَوْفَى قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عَلِيهُ لَيُكْثِرُ الذَّكْرِ وَيُقِلُّ اللَّغْوَ, وَيُطِيلُ الصَّلَاةَ, وَيُقْصِرُ الخُطْبَةَ, وَلَا يَأْنَفُ, وَلَا يَسْتَنْكِفُ أَنْ يَمْشِي مَعَ الْأَرْمَلَةِ وَالمِسْكِينِ فَيَقْضِيَ لَـهُمَا حَاجَتَهُمَا (127).

• ومنها التزود بزاد الصبر: إن الداعية قد يواجه في دعوته عدم القبول، وقد يتلقى مقابل دعوته السخرية والاستهزاء، ويعترضه عقبات وعراقيل، فالجنة محفوفة بالعقبات والأشواك، وفي الحديث عَنْ أَنَسِ ابْنٍ مَالِكٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَهُ وَسَلَّمَ: حُفَّت الْجَنَّةُ بالمَكَارِهِ, وَحُفَّت النَّارُ بالشَّهَوَاتِ (128).

والداعية الناجح هو الذي يصبر على مثل هذه المواقف, ويتحمل الأذى ولا يغضب؛ لأنه من آثر رضا الله فلا بد أن يعاديه رذالة العالم وسقطهم, وجهّالهم, وأهل البدع والفجور, وأهل الرياسات الباطلة, فليصبر الداعية ويصابر, وليكن قويًا في إيمان لا تزعزعه الرجال, ولا تقلقله الجبال, ولا تحله المحن والشدائد و المخاو ف

وقد أمر الله تعالى نبيه عليه عليه الصبر فقال: ( رل ككككگگ ) [المزمل: 10]، وقال تعالى: ( ٺٺذنت تنت طُطُف ڤڤڤ قُفّ قَة ج ( چچچچچچیدید السجدة: 24].

• ومنها: اختيار الوقت المناسب للدعوة، وهذا ما نجده في قصة يوسف حين جاءه الفتيان وقصا عليه رؤياهما واستفسرا التعبير فاغتنم الفرصة ودعاهم إلى التوحيد والبراءة من الشرك قبل أن يخبر هما بالتعبير. قال تعالى: ( كَكُو وُو وَ وْ وُ وْ يَي بِبِدِئا

الشامي, 1/163. والشامي, 1/35. وإن الله على المقدمة، باب: في تواضع رسول الله على المقدمة، برقم: (1/35.  $^{128}$ ) محيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب: صفة الجنة، برقم: (2822)، ص282.

ومنها: اختيار المكان المناسب للدعوة؛ كما كان النبي عليه وسلم يختار المسجد لتوجيه الصحابة إلى الخير, فيختار الداعية لدعوته المسجد, أو مكاناً هادئاً, بعيدًا عن الأسواق والشوارع التي فيها شغب وصخب أو أمكنة الملاهى ونحو ذلك.

ومنها: اختيار الموضوع المناسب للدعوة, لأن لكل فن رجالاً, ولكل مقام مقالاً, فيختار الموضوع المناسب للمقام, حتى لا يثقل على المدعوين, وبالتالي يفقد استجابتهم لكلامه.

ومنها: مراعاة أحوال المدعوين, هل هم الجمهور من العوام, أو النخبة المثقفة منهم، أو من الطلاب, أو الطالبات, أو الأطباء, أو الدعاة وهكذا. فيلزم الداعية إعطاء كل ذي حق حقه، في نوعية الخطاب والكلام، فالرجال يختلفون عن النساء، والصغار يختلفون عن الكبار، وهكذا.

ومنها: تنوع البرامج: البرامج الدعوية إذا كانت على نمط واحد فإن المدعو قد يمل، لذا لابد من تقديم البرامج المتنوعة، إذا كانت البرامج متنوعة تشد انتباه المستمعين، وتترك أثرًا عميقًا في قلوبهم ومن ثمّ على سلوكهم. وأن تكون على فترات متباعدة مخافة السآمة؛ كما جاء في الحديث عَنْ أبي وَائِلٍ قَالَ: كَانَ عَبْدُ اللّهِ يُذَكِّرُ النَّاسَ فِي كُلِّ خَمِيسٍ, فَقَالَ لَهُ رَجُلُ: يَا أَبًا عَبْدِ الرَّحْمَنِ لَوَدِدْتُ أَنَّكَ ذَكَرْتَنَا في وَائِلَ قَالَ: أَمَا إِنَّهُ يَمْنَعُنِي مِنْ ذَلِكَ أَنِّي أَكْرَهُ أَنْ أُمِلَّكُمْ, وَإِنِّي كُلُّ يَوْم. قَالَ: أَمَا إِنَّهُ يَمْنَعُنِي مِنْ ذَلِكَ أَنِّي أَكْرَهُ أَنْ أُمِلَّكُمْ, وَإِنِّي

أَتَخَوَّ لُكُمْ بِالْمَوْعِظَةِ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ عَلَيهُ وَسِلْم يَتَخَوَّ لُنَا بِهَا مَخَافَةَ السَّامَةِ عَلَيْنَا (129).

قال النووي: وَفِي هَذَا الْحَدِيث: الْاقْتِصَاد فِي المَوْعِظَة, لِئَلَّا تَمَلِّهَا الْقُلُوبِ فَيَفُوت مَقْصُودهَا(130).

• ومنها:التوازن بين المتطلبات العقلية والروحية والجسمية, في البيت, والشارع, والميدان, والمدرسة، فرسول الله عليه وللهمور، يشارك أهله، ويقود الجيش, ويقوم الليل, وهكذا في جميع الأمور، فلنا في رسول الله أسوة حسنة. وينبني عليه عدم الغلو أو التقصير, أو الإفراط أو التفريط، كما قال تعالى عن صفات عباده: ( ئمى ئب ئمى ئدى يد يد خح) [سورة الفرقان: 67]. فليجتنب الإفراط والتفريط في الدعوة، فلا يقصر ولا يتجاوز الحد، والطريق الوسط هو المطلوب في جميع الأمور، وكما نعلم أن خير الأمور أوساطها.

وهذه قاعدة عظيمة: \_ أعني التوازن \_ فلا يسرف على نفسه في جانب ويهمل جانبًا آخر، كمن يحرص على الدعوة، ويهمل كثيرًا من السنن، أو يدعو الآخرين وينسى أسرته، أو يهتم بطلب العلم والقراءة متناسيًا صلاته وخشوعه ودعاءه وقراءته، وهكذا

ومنها: المحاسبة والتقويم: يلزم للدعوة أن تحاسب نفسها بعد كل فترة, وتقوّم عملها وأهدافها ومشاريعها بين حين وآخر, هل طرأ على أفرادها كلل أو فتور؟ وهل هم على جادة الصواب أم جانبوها؟ وهل هم مستمرون على المنهج السليم أو اختاروا المنهج الفاسد؟ وما هي الثمار التي اقتطفوها خلال هذه المدة ؟ وما هي النتائج التي استثمروها في دعوتهم؟

<sup>(70)</sup> صحيح البخاري، كتاب العلم، باب: من جعل الأهل العلم أيامًا معلومةً, برقم: (70)، صحيح مسلم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب الاقتصاد في الموعظة، برقم: (2821)، ص:

<sup>17/164)</sup> شرح النووي على صحيح مسلم، 17/164.

هذه بعض مواضع الحكمة التي يجب على الداعية أن يفقهها ويتعامل بمقتضاها ليصل إلى هدفه المنشود، وتلك بعض الخصال التي إذا اتصف بها الداعية أصبح داعية حقاً إلى الله بعمله قبل أن يكون بكلامه، جعلني الله وإياكم كذلك(131).

□ ثالثًا: بعض الأمثلة من سيرة النبي غ:

قال الله تبارك وتعالى في محكم تنزيله عن نبيه محمد عليه وسلم: ( مُونو مُونو مُؤنو مُ

فيتضح من هذه الآية الكريمة أن حياة الرسول عليه والله كلها أسوة لأمته في جميع ميادين الحياة، وبالأخص للدعاة؛ لأن حياته عليه والله كانت كلها في الدعوة، والدارس لسيرته يرى نماذج مشرقة، ووقفات رائعة في المجال الدعوي، وفيما يلي نذكر بعض النماذج العطرة، فقول:

من النماذج الرائعة المليئة بالحكمة القصة التي رواها الإمام أحمد أن شابًا أتى النبي عليه والسلم فاستأذنه بالزنا، فغضب الصحابة وزجروه؛ ولكن النبي عليه والله لم يغضب عليه ولم يزجره، بل أدناه الله وخاطبه بأسلوب رائع الذي أجبر الفتي أن يبتعد عن هذه الفاحشة برضا نفسه ورغبة منه؛ فعَنْ أَبِي أُمَامَةٌ قَالَ: «إنَّ فَتَى شَابًا أَتَى النَّبِيَّ عَلَيْهِ اللهُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ انْذَنْ لِي بِالزِّنَا فَأَقْبَلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَلَا الْقَوْمُ عَلَيْهِ وَلَا النَّاسُ فَقَالَ: الْأَدُنْ لِي بِالزِّنَا فَأَقْبَلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَرَجَرُوهُ وَالله فَقَالَ: الْأَدُنْ لِي بِالزِّنَا فَأَقْبَلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَرَجَرُوهُ وَالله قَالَ: فَكَا الله فَرَاعِكُ قَالَ: فَكَا النَّاسُ يُحِبُونَهُ لِبَنَاتِهِمْ قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحِبُونَهُ لِبَنَاتِهِمْ قَالَ: اَقَتُحِبُّهُ لِابْنَتِكَ؟ قَالَ: لَا وَاللّهِ يَا رَسُولَ اللّه فِدَاعَكَ قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحِبُونَهُ لِبَنَاتِهِمْ قَالَ: اَقَتُحِبُّهُ لِابْتَتِكَ؟ قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحِبُونَهُ لِبَنَاتِهِمْ قَالَ: اَقَتُحِبُّهُ لِابْتَتِكَ؟ قَالَ: لَا وَاللّهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاعَكَ قَالَ: اللهُ فِدَاعَكَ قَالَ: اللهُ فِدَاعَكَ قَالَ: اللهُ فَذَاعَكَ قَالَ: لَا وَاللّه جَعَلَنِي اللهُ فَدَاعَكَ قَالَ: اللهُ فَدَاعَكَ قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحِبُونَهُ لِمُنَاتِهِمْ قَالَ: اَقَتُحِبُهُ لِعَمَّتِكَ؟ قَالَ: لَا وَاللّهِ جَعَلَنِي اللهُ فَدَاعَكَ قَالَ: فَلَا النَّاسُ يُحِبُونَهُ لِأَخْوَاتِهِمْ قَالَ: فَلَا النَّهُ فَدَاعَكَ قَالَ: لَا وَاللّهِ جَعَلَنِي اللهُ فَدَاعَكَ قَالَ: فَالَ النَّاسُ يُحِبُونَهُ لَا اللهُ اللهُ فَدَاعَكَ قَالَ: فَالَ النَّاسُ يُحِبُونَهُ لَا اللهُ اللهُ فَدَاعَكَ قَالَ: فَلَا اللهُ فَدَاعَكَ قَالَ: فَالَ اللهُ فَدَاعَكَ قَالَ:

الله به من الهدى والعلم. الله به من الهدى والعلم.

وَلَا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِعَمَّاتِهِمْ. قَالَ: أَفْتُحِبُّهُ لِخَالَتِكَ؟ قَالَ: لَا وَاللَّهِ جَعَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ. قَالَ: فَوضَعَ يَدَهُ عَلَنِي اللهُ فِدَاءَكَ. قَالَ: فَوضَعَ يَدَهُ عَلَنِي اللهُ فِذَاءَكَ. قَالَ: فَوضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ, وَقَالَ: اللهُمَّ اغْفِرْ ذَنْبَهُ, وَطَهِّرْ قَلْبَهُ, وَحَصِّنْ فَرْجَهُ, فَلَمْ يَكُنْ بَعْدُ ذَلِكَ الْفَتَى يَلْتَفِتُ إِلَى شَيْءٍ»(132).

ومنها قصة الرجل الذي جاء إلى النبي عليه وسلم يطلب المال فأراه النبى عليه وسلم بديلاً من السؤال الذي يحفظه من مذلة السؤال، حيث أمره أن يحتطب ويتكسب به، فعَنْ أنس بْن مَالِكٍ: أَنَّ رَجُلًا مِن الْإِنْصَارِ أَتَى النَّبِيَّ عَلَيه وسلم يَسْأَلُهُ, فَقَالَ: أَمَا فِي بَيْتِكَ شَيَّعٌ؟ قَالَ: بَلَى! حَلْسٌ نَلْبَسُ بَعْضَهُ وَنَبْسُطَ بَعْضِهُ, وَقَعْبٌ نَشْرَبُ فِيهِ مِن المَاءِ, قَالَ: انْتِنِي بهمَا. قَالَ: فَأَتَاهُ بهمَا. فَأَخَذُهُمَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ سِيدِهِ وَقَالَ: مَنْ يَشْتَرى هَذَيْن؟ قَالَ رَجُلِّ: أَنَا آخُذُهُمَا بِدِرْهَم. قَالَ: مَنْ يَزِيدُ عَلَى دِرْهَمَ؟ مَرَّتَيْنَ أَوْ تَلَاثًا. قَالَ رَجُلِّ: أَنَا آخُذُهُمَا بدِرْهَمَيْنِ. فَأَعْطَاهُمَا إِيَّاهُ وَأَخَذُ الدِّرْهَمَيْنِ وَأَعْطَاهُمَا الْأَنْصَارِيَّ. وَقَالَ: اشْتَرَ بِأَحَدِهِمَا طَعَامًا فَانْبِذْهُ إِلَى أَهْلِكَ, وَاشْتَر بِالْآخَر َقِدُومًا فَآتِنِي بِهُ, فَأَتَاهُ بِهِ, فَشَدَّ فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَهُ سِلِّم عُودًا بِيَدِهُ, ثُمَّ قَالَ لَهُ: اذْهَبْ فَاحْتَطِبٌ وَبِعْ وَلَا أَرَيَنَّكَ خَمْسَةً عَشَرَ يَوْمًا, فَذَهَبَ الرَّجُلُ يَحْتَطِبُ وَيَبِيعُ فَجَاءَ وَقَدْ أَصَابَ عَشْرَةَ دَرَاهِمَ فَاشْتَرَى بِبَعْضِهَا تَوْبًا وَبِبَعْضِهَا طَعَامًا, فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُواللهِ: هَذَا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ تَجَيءَ المَسْأَلَةُ نُكْتَةً فِي وَجْهِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ. إِنَّ المَسْأَلَةُ لَا تَصْلُحُ إِلَّا لِثَلَاثَةٍ: لِذِي فَقْرِ مُدْقِع, أَنْ لِذِي غُرْم مُفْظِع, أَنْ لِذِي دَم مُوجِع(133).

• ومنها هذا الحديث الذي يعالج خصلة ذميمة من الخصال المكروهة ألا وهي الكذب، فعَنْ شَقِيقِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ

<sup>132()</sup> مسند الإمام أحمد، 36/545، برقم: (22211)، وإسناده صحيح، رجاله ثقات رجال الصحيح

الصحيح. () سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب: ما تجوز فيه المسألة، برقم: (1641)، ص: 244، وسنن ابن ماجه، كتاب التجارات، باب: بيع المزايدة، برقم: (2198)، ص: 315.

اللُّهِ عَلَيْهُ اللهِ: عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ؛ فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبِرِّ, وَإِنَّ الْبِرَّ يَهْدِي إِلَى الْجَنَّةِ, وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ وَيَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبُ عَنْدُ اللَّهِ صِدِّيقًا, وَإِيَّاكُمْ وَالْكَذِبَ؛ فَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفَجُورِ, وَإِنَّ الْفَجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ, وَمَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اَللَّهِ كَذَّابًا (134).

- ومنها الحديث المروي عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ عَلِيهُ وَسِلْهُم أَوْصِنِي قَالَ: لَا تَغْضَبْ فَرَدَّدَ مِرَارًا, قَالَ: لَا تَغْضَبُ (135). فنرى كيف استعمل أسلوب التكرار لعلاجه.
- ومنها كيفية تصفية القضية التي حدثت بين رجل وصاحبه، وقد أتى إلى النبي عليه وسلم يشكو من جاره؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: جَاعَ رَجُلٌ إِلَى النّبِيِّ عَلَيه وسلم يَشْكُو جَارَهُ فَقَالَ: اذْهَبْ قَاصْبِرْ. فَأَتَاهُ مَرَّتَيْن أَوْ تَلَاثًا, فَقَالَ: اذْهَبْ فَاطْرَحْ مَتَاعَكَ فِي الطّريق, فَطَرَحَ مَتَاعَهُ فِي الطّريق, فَجَعَلَ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ فَيُخْبِرُهُمْ خَبَرَهُ, فَجَعَلَ النَّاسُ يَلْعَنُونَهُ: فَعَلَ اللَّهُ بِهِ, وَفَعَلَ, وَفَعَلَ. فَجَاءَ إِلَيْهِ جَارُهُ فَقَالَ لَهُ: ارْجِعْ لَا تَرَى مِنِّى شَيْئًا تَكْرَهُهُ (136).
- ومنها قصة صلح الحديبية: فقد رواه البخاري رحمه الله حديثًا طويلاً نود أن نقدّمه للقراء لكي يتفكروا فيه، ويستنتجوا منه العبر والعظات، ويستهدوا به في مسيرتهم الدعوية، فعن الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ عَن المِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةً وَمَرْوَانَ يُصدِّقُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا حَدِيثَ صَاحِبهِ, قَالِا: خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيه وسلم زَمَنَ الْحُدَيْبِيَةِ حَتَّى إِذَا كَانُوا بِبَعْضِ الطّريقِ قَالَ النّبيُّ عَلَيْهُ اللّهِ: إِنَّ ا خَالِدَ بْنَ الْوَلِيدِ بِالْغَمِيمِ فِي خَيْلِ لِقُرَيْشِ طَلِيَعَة فَخُذُوا دَاتَ الْيَمِينَ.

() صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب: قول الله تعالى: (ج ج ج ج ج ج ج د) برقم: (6094)، ص: 1063, وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب: قبح الكذب وحسن الصدق وفضله، برقم: (2607)، ص: 1138.

() صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب: الحذر من الغضب، برقم: (6116)، ص: 1066، وينظر ما كتبته في رسالة: حديث: لا تغضب دراسة حديثية دعوية نفسية.

<sup>136 ()</sup> سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب: في حق الجوار، برقم: (5153)، ص: 724.

فَوَاللَّهِ مِا شَعَرَ بِهِمْ خَالِدٌ, حَتَّى إِذًا هُمْ بِقَتَرَةِ الْجَيْشِ فَانْطَلَقَ يَرْكُضُ نَذِيرًا لِقُرَيْش, ۚ وَأَمَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللَّهِ حَتِّى إِذَا كَانَ بِٱلثِّنِيَّةِ الَّتِي يُهْبَطُ عَلَيْهِمْ مِنْهَا بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلَتُهُ, فَقَالَ النَّاسُ: حَلْ حَلْ فَأَلَحَّتْ, فَقَالُوا: خَلَأَتُ الْقَصْوَاءُ. خَلَأَت الْقَصْوَاءُ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ: مَا خَلَأَت الْقُصْوَاءُ وَمَا ذَاكَ لَهَا بِخُلُق وَلَكِنْ حَبِسِنَهَا حَابِسُ الْفِيلِ, ثُمَّ قَالَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا يَسْأَلُونِيِّ خُطَّةً يُعَظَّمُونَ فِيهَا حُرُمَاتِ اللَّهِ إِلَّا أَعْطَيْتُهُمْ إِيَّاهَا, ثُمَّ زَجَرَهَا فَوَتَبَتْ, قَالَ: فَعَدَلَ عَنْهُمْ حَتَّى نَزَلَ بِأَقْصَى الحُدَيْبِيَةِ عَلَى ثَمَدٍ قَلِيلِ المَاءِ يَتَبَرَّضُهُ النَّاسُ تَبَرُّضًا, فَلَمْ يُلَبِّثُهُ النَّاسُ حَتَّى نَزَحُوهُ, وَشُكِيَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيهِ الْعَطَشُ, فَانْتَزَعَ سَهْمًا مِنْ كِنَانَتِهِ ثُمَّ أَمَرَهُمْ أَنْ يَجْعَلُوهُ فِيهِ, فَوَاللَّهِ مَا زَالَ يَجِيشُ لَهُمْ بِالرِّيِّ حَتَّى صَدَرُوا عَنْهُ, فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَٰلِكَ إِذْ جَاءَ بُدَيْلُ بْنُ وَرْقَاءَ الْخُزَاعِيُّ فِي نَفَر مِنْ قَوْمِهِ مِنْ خُزَاعَةً, وَكَاثُوا عَيْبَةً ثُصْح رَسُولِ اللُّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ مِنْ أَهْلِ تِهَامَةً, فَقَالَ: إِنِّي تَرَكْتُ كَعْبَ بْنَ لَوَيٍّ وَعَامِرَ بْنَ لُوَيِّ نَزَلُوا أَعْدَادَ مِيَاهِ الْحُدَيْبِيَةِ وَمَعَهُم الْعُوذُ الْمَطَافِيلُ وَهُمْ مُقَاتِلُوكِ وَصَادُّوكِ عَن الْبَيْتِ, فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيهُ وسلم: إِنَّا لَمْ نَجِئْ لِقِتَالِ أَحَدٍ, وَلَكِنَّا جِئْنَا مُعْتَمِرِينَ, وَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ نَهِكَتْهُم الحَرْبُ وَأَضَرَّتْ بِهِمْ, فَإِنْ شَاءُوا مَادَدْتُهُمْ مُدَّةً, وَيُخَلُوا بَيْنِي وَبَيْنَ النَّاسِ؟ فَإِنْ أَظْهَرْ فَإِنْ شَاءُوا أَنْ يَدْخُلُوا فِيمَا دَخُلَ فِيهِ النَّاسُ فَعَلُوا وَإِلَّا فَقَدْ جَمُّوا, وَإِنْ هُمْ أَبَوْا فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَأَقَاتِلَنَّهُمْ عَلِي أَمْرِي هَذَا حَتَّى تَنْفَرَدَ سَالِفَتِي وَلَيُنْفِذَنَّ اللهُ أَمْرَهُ, فَقَالَ بُدَيْلٌ: سَابَلَغَهُمْ مَا تَقُولُ. قَالَ: فَانْطَلَقَ حَتَّى أَتَى قَرَيْشًا. قَالَ: إِنَّا قَدْ جِنْنَاكُمْ مِنْ هَذَا الرَّجُلِ, وَسَمِعْنَاهُ يَقُولُ قُولًا فَإِنْ شِئْتُمْ أَنْ نَعْرضَهُ عَلَيْكُمْ فَعَلْنَا فَقَالَ سُنْفَهَاوُهُمْ: لَا حَاجَةَ لَنَا أَنْ تُخْبِرُنَا عَنْهُ بَشْنَيْءٍ. وَقَالَ ذَوُو الرَّأْيِ مِنْهُمْ: هَاتِ مَا سَمِعْتَهُ، يَقُولُ, قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ كَذًا وَكَذَا فَحَدَّثَهُمْ بِمَا قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ فَقَامَ عُرْوَةُ بْنُ مَسْعُودٍ فَقَالَ: أَيْ قَوْم أَلَسِنتُمْ بِالْوَالِدِ. قَالُوا: بَلَى. قَالَ: أَوَ لَسْتُ بِالْوَلَدِ؟ قَالُوا: بَلَى. قَالَ: فَهَلْ

تَتَّهِمُونِي؟ قَالُوا: لَا قَالَ: أَلَسْتُمْ تَعْلَمُونَ أَنِّي اسْتَنْفَرْتُ أَهْلَ عُكَاظَ فَلَمَّا بَلِّحُوا عَلَيَّ جِنْتُكُمْ بِأَهْلِي وَوَلَدِي وَمَنْ أَطَّاعَنِي, قَالُوا: بَلَى. قَالَ: فَإِنَّ هَذَا قَدْ عَرَضَ لَكُمْ خُطَّةً رُشْدٍ اقْبَلُوهَا وَدَعُونِي آتِيهِ. قَالُوا: انْتِهِ، فَأَتَاهُ فَجَعِلَ يُكَلِّمُ النَّبِيَّ عِلْهُ وسلامٍ فَقَالَ النَّبِيِّ عِلْهُ وسلام نَحْوًا مِنْ قَوْلِهِ لِبُدَيْلِ, فَقَالَ عُرْوَةُ عَِنْدَ ذَلِكَ: أَيْ مُحَمَّدُ! أَرَأَيْتَ إِنْ اسْتَأْصَلْتَ أَمْرَ قُوْمِكَ هَلْ سَمِعْتَ بِأَجِدٍ مِن الْعَرَبِ اجْتَاحَ أَهْلَهُ قَبْلَكَ, وَإِنْ تَكُن ا الْأُخْرَي فَإِنِّي وَاللَّهِ كَاْرَى وُجُوهًا وَإِنِّي لَأَرَى أَوْ شَابًا مِنَ النَّاسِ خَلِيقًا أَنْ يَفِرُّوا وَيَدَعُوكَ, فَقَالَ لَهُ أَبُو بَكْرِ الصِّدِّيقُ: امْصُصْ ببَظْرَ اللَّاتِ أَنَحْنُ نَفِرُّ عَنْهُ وَنَدَعُهُ؟ فَقَالَ: مَنْ ذَاءٌ قَالُوا: أَبُو بَكْرٍ. قَالَ: أَمَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْلَا يَدٌ كَانِتُ لَكَ عِنْدِي لَمْ أَجْزِكَ بِهَا لَأَجَبْتُكَ. قالَ: وَجَعَلَ يُكَلِّمُ ٱلنَّبِيَّ عَلِيهُ واللهُ, فَكُلُّمَا تَكَلُّمَ أَخَذَ بِلِحْيَتِهِ, وَالْمُغِيرَةُ بِنُ شُغْبِهَ قِائِمٌ عَلَى رَأْسِ النَّبِيِّ عَلَيه وسلم الله وَمَعَهُ السَّيْفُ وَعَلَيْهِ المَعْفَرُ وَفَكُلُّمَا أَهْوَى عُرْوَةُ بِيَدِهِ إِلَى لِحْيَةِ النَّبِيِّ عَلَهُ وسَلَّم ضَرَبَ يَدَهُ بِنَعْلِ السَّيْفِ, وَقَالَ لَهُ: أَخِّرْ يَدَكَ عَنْ لِحْيَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ, فَرَفَعَ عُرْوَةُ رَأْسَهُ, فَقَالَ مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: المُغِيرَةُ بْنُ شُعْبَةً. فَقَالَ: أَيْ غُدَرُ! أَلَسْتُ أَسْعَى فِي غَدْرَتِكَ؟ وَكَانَ المُغِيرَةُ صَحِبَ قُوْمًا فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَقَتَلَهُمْ وَأَخَذُ أَمْوَالَهُمْ ثُمَّ جَاءَ فَأَسْلَمَ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيهُ وَاللَّهِ: ۖ أَمَّا الْإِسْلَامَ فَأَقْبَلُ , وَأَمَّا المَالَ فَلَسْتُ مِنْهُ فِي شَيْءٍ. ثُمَّ إِنَّ عُرْوَةً جَعَلَ يَرْمُقُ أَصْحَابَ النِّبِيِّ عليه والله بعَيْنَيْهِ. قَالَ: فَوَاللُّهِ مَا تَنَخَّمَ رُسُولُ اللُّهِ عَلِيهُ اللَّهُ عَلَيهُ الْكُا وَقَعَتْ فَي كَفِّ رَجُلِ مِنْهُمْ فَدَلَكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجِلْدَهُ, وَإِذَا أَمَرَهُمْ ابْتَدَرُوا أَمْرَهُ, وَإِذَا تَوَضَّا كَادُوا يَقْتَتِلُونَ عَلَى وَضُوئِهِ, وَإِذَا تَكَلَّمَ خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَهُ وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّظُرَ تَعْظِيمًا لَهُ فَرَجَعَ عُرْوَةُ إِلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ: أَيْ قَوْم! وَاللَّهِ لَقَدْ وَفَدْتُ عَلَى المُلُوكِّ. وَوَقَٰدْتُ ۚ عَلَى قَيْصَٰرَ وَكِسْرَى وَالنَّجَاشِيِّ, وَاللَّهِ إِنْ رَأَيْتُ مَلِكًا قُطَّ يُعَظَّمُهُ أَصْدِابُهُ مَا يُعَظَّمُ أَصْدَابُ مُحَمَّدٍ عَلَيهُ اللهِ مُحَمَّدًا, وَاللَّهِ إِنْ تَنْخَمَ نُخَامَةً إِلَّا وَقَعَتْ فِي كَفِّ رَجُلِ مِنْهُمْ فَدَلَكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجِلْدَهُ,

وَإِذَا أَمَرَهُمْ ابْتَدَرُوا أَمْرَهُ, وَإِذَا تَوَضَّأَ كَادُوا يَقْتَتِلُونَ عَلَى وَضُوئِهِ. وَإَذًا تَكَلَّمَ خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عَنْدَهُ, وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ تَعْظِيمًا لَهُ, وَإِنَّهُ قَدْ عَرَضَ عَلَيْكُمْ خُطْة رُشْدٍ فَاقْبَلُوهَا, فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي كِنَانَة: دَعُونِي آتِيهِ, فَقَالُوا: انْتِهِ, فَلَمَّا أَشْرَفَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيهُ وَاللهِ وَأَصْدَابِهِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللهِ: هَذَا فَلَانٌ وَهُوَ مِنْ قَوْم يُعَظَّمُونَ الْبُدْنَ فَابْعَثُوهَا لَهُ, فَبُعِثَتْ لَهُ وَاسْتَقْبَلَهُ النَّاسُ يُلَبُّونَ, فَلَمَّا رَأَى ذَٰلِكَ قَالَ: سُبْحَانَ اللَّهِ مَا يَنْبَغِي لِهَوُلَاءِ أَنْ يُصَدُّوا عَن الْبَيْتِ, فَلَمَّا رَجَعَ إِلَى أَصْحَابِهِ قَالَ: رَأَيْتُ ٱلْبُدْنَ قَدْ قُلَّدَتْ وَأَشْعِرَتْ, فَمَا أَرَى أَنْ يُصَدُّوا عَن الْبَيْتِ, فَقَامَ رَجُلٌ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ مِكْرَزُ بْنُ حَفْصٍ فَقَالَ: دَعُونِي آتِيهِ, فَقَالُوا: ائْتِهِ. فَلَمَّا أَشْرَفَ عَلَيْهِمْ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ هَذَا مِكْرَزُّ وَهُوَ رَجُلٌ فَاجِرٌ, فَجَعَلَ يُكَلِّمُ النَّبِيَّ عَلَيهُ اللَّهِ, فَبَيْنَمَا هُوَ يُكَلِّمُهُ إِذْ جَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرو, قَالَ مَعْمَرٌ: فَأَخْبَرَنِي أَيُّوبُ عَنْ عِكْرِمَةَ أَنَّهُ لَمَّا جَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو قَالَ النَّبِيُّ عَلَيهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللَّهِ عَلَى الله مَعْمَرٌ: قَالَ الزُّهْرِيُّ فِي حَدِيثِهِ: فَجَاءَ سنهيْلُ بْنُ عَمْرِو فَقَالَ: هَاتِ اكْتُبْ بَيْنَنَا وَيَيْنَكُمْ كِتَابًا, فَدَعَا النَّبِيُّ عَلَيْهِ الْكَاتِبِ, فَقَالَ النَّبِيُّ الْكَاتِبِ, فَقَالَ النَّبِيُّ صلى الله : بسنم اللّه الرَّحْمَن الرَّحِيم قَالَ سنهَيْلٌ: أمَّا الرَّحْمَنُ فَوَاللّه مَا أَدْرِي مَا هُوَ؟ وَلَكِن اكْتُبْ بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ كَمَا كُنْتَ تَكْتُبُ. فَقَالَ المُسْلِمُونَ: وَاللَّهِ لَا نَكْتُبُهَا إِلَّا بَسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. فَقَالَ النّبيّ صلى الله: اكْتُبْ باسْمِكَ اللهُمَّ. تُمَّ قَالَ: هَذَا مَا قَاضَى عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ. فَقُالَ سُهَيْلٌ: وَاللَّهِ لَوْ كُنَّا نَعْلَمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللَّهِ مَا صَدَدْنَاكَ عَنِ الْبَيْتِ وَلَا قَاتَلْنَاكَ وَلَكِنِ اكْتُبْ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ. فَقَالَ النّبيُّ عليه والله: وَاللَّهِ إِنِّي لَرَسُولُ اللَّهِ وَإِنْ كَذُنِتُمُونِي, إِكْتُبْ مُحَمَّد بْن عَبْدِ اللّهِ, قَالَ الزَّهْرِيُّ: وَذَلِكَ لِقَوْلِهِ لَا يَسْأَلُونِي خُطَّةً يُعَظِّمُونَ فِيهَا حُرُمَاتِ اللَّهِ إِلَّا أَعْطَيْتُهُمْ إِيَّاهَا, فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُوسِلْمُ: عَلَى أَنْ تُخَلُّوا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْبَيْتِ فَنَطُوفَ بِهِ. فقالَ سُهَيْلٌ: وَاللَّهِ لَا تَتَحَدَّثُ الْعَرَبُ أَنَّا أَخِذْنَا صُنغُطُة وَلَكِنْ ذَلِكَ مِن الْعَامِ الْمُقْبِلِ فَكَتَبَ. فَقَالَ

سُهَيْلٌ: وَعَلَى أَنَّهُ لَا يَأْتِيكَ مِنَّا رَجُلٌ وَإِنْ كَانَ عَلَى دِينِكَ إِلَّا رَدَدْتَهُ إِلَّيْنَا, قَالَ الْمُسْلِمُونَ: سُنبْحَانَ اللَّهِ كَيْفَ يُرَدُّ إِلَى الْمُشْرِكِينَ وَقَدْ جَاءَ مُسْلِمًا, فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَٰلِكَ إِذْ دَخَلَ أَبُو جَنْدَلِ بْنُ سُهَيْلِ بْن عَمْرو يَرْسنفُ فِي قُيُودِهِ, وَقَدْ خَرَجَ مِنْ أَسْفَلِ مَكَّةً حَتَّى رَمَى بِنَفْسِهِ بَيِّنَ أَظْهُرِ المُسْلِمِينَ, فَقَالَ سُهَيْلٌ: هَذَا يَا مُحَمَّدُ أَوَّلُ مَا أَقَاضِيكَ عَلَيْهِ أَنْ تَرُدَّهُ إِلَيَّ, فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيه الله : إنَّا لَمْ نَقْضِ الْكِتَابَ بَعْدُ, قَالَ: فَوَاللَّهِ إِذًا لِمْ أَصَالِحْكَ عَلَى شَيْءٍ أَبَدًا . قَالَ النَّبِيُّ عَلَيهُ وسلم: فَأَجِزْهُ لِي. قَالَ: مًا أَثَا بِمُجِيزِهِ لَكَ. قَالَ: بَلَى فَافْعَلْ. قَالَ: مَا أَثَا بِفَاعِلِ. قَالَ مِكْرَزٌ: بَلْ قَدْ أَجَزَّنَاهُ لَكَ. قَالَ أَبُو جَنْدَلِ: أَيْ مَعْشَرَ المُسْلِمِينَ أَرَدُّ إِلَى المُشْركِينَ وَقَدْ جِنْتُ مُسْلِمًا أَلا تَرَوْنَ مَا قَدْ لَقِيتُ؟ وَكَانَ قَدْ عُذَّبَ عَذَابًا شَدِيدًا فِي اللَّهِ. قَالَ: فَقَالَ عُمِلُ بْنُ الخَطَابِ: فَأَتَيْتُ نَبِيَّ اللَّهِ صلى الله فَقُلْتُ: أَلَسْتَ نَبِيَّ اللَّهِ حَقّا؟ قَالَ: بَلَى قُلْتُ: أَلَسْنَا عَلَى الْحَقِّ وَعَدُوُّنَا عَلَى الْبَاطِّلِ؟ قَالَ: بَلَى. قُلْتُ: فَلِمَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا إِذَا؟ قَالَ: إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ وَلَسْتُ أَعْصِيهِ وَهُوَ نَاصِري. قُلْتُ: أُولَيْسَ كُنْتَ تُحَدِّثُنَّا أَنَّا سَنَأْتِي الْبَيْتَ فَنَطُوفُ بِهِ؟ قَالَ: بَلَيَ. فَأَخْبَرْتُكَ أنَّا نَأْتِيهِ الْعَامَ, قَالَ: قُلْتُ: لَا. قَالَ: فَإِنَّكَ آتِيهِ وَمُطَّوِّفٌ بهِ. قَالَ: فَأَتَيْتُ أَبَا بَكْرِ فَقَلْتُ: يَا أَبَا بَكْرِ أَلَيْسَ هَذَا نَبِيَّ اللَّهِ حَقًّا؟ قَالَ: بَلَى. قُلْتُ: أَلَسْنَا عَلَى الْحَقِّ وَعَدُوُّنَا عَلَى الْبَاطِلِ؟ قَالَ: بَلَى قَلْتُ: فَلِمَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا إِذًا؟ قَالَ: أَيُّهَا الرَّجُلُ إِنَّهُ لَرَسُولُ اللَّهِ عَلِيهُ وَلَيْسَ يَعْصِي رَبَّهُ وَهُوَ نَاصِرُهُ فَاسْتَمْسِكْ بَغَرْزِهِ فَوَاللَّهِ إِنَّهُ عَلَى الْحَقِّ. قُلْتُ: أَلَيْسَ كَانَ يُحَدِّثُنَا أَنَّا سَنَأتِي الْبَيْتَ وَنَطُوفُ بِهِ؟ قَالَ: بَلَى؛ أَفَأَخْبَرَكَ أَنَّكَ تَأْتِيهِ الْعَامَ؟ قُلْتُ: لَا. قَالَ: فَإِنَّكَ آتِيهِ وَمُطِّقِّفٌ بهِ. قَالَ الزُّهْرِيُّ: قَالَ عُمَرُ: فَعَمِلْتُ لِذَلِكَ أَعْمَالًا قَالَ: فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ قَضِيَّةِ الْكِتَابِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَسِلْمٌ لِأَصْحَابِهِ: قُومُوا فَاتْحَرُوا ثَمَّ احْلِقُوا, قَالَ: فَوَاللَّهِ مَا قَامَ مِنْهُمْ رَجُلٌ حَتَّى قَالَ ذَلِكَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ, فْلُمَّا لَمْ يَقَمْ مِنْهُمْ أَحَدٌ دَخَلَ عَلَى أُمِّ سَلَمَة فَذْكَرَ لَهَا مَا لَقِيَ مِن

النَّاسِ, فَقَالَتْ أُمُّ سَلَمَةَ: يَا نَبِيَّ ٱللَّهِ أَتُحِبُّ ذَلِكَ؟ اخْرُجْ ثُمَّ لَا تُكَلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ كَلِمَةً ٰ حَتَّى تَنْحَرَ بُذَنَّكَ وَتَدْعُق حَالِقَكَ فَيَحْلِقَكِّ, فَخُرَجَ فَلَمْ يُكَلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ: نَحَرَ بُدْنَهُ, وَدَعَا حَالِقَهُ فَحَلَقَهُ, فَلَمَّا رَأُوْا ذَلِكَ قَامُوا فَنَحَرُوا وَجَعَلَ بَعْضُهُمْ يَحْلِقُ بَعْضًا حَتَّى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا غَمَّا, ثُمَّ جَاءَهُ نِسْنَوةً مُوْمِنَاتٌ فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ( م ب بِ ﴿ ﴿ وَ مَنْ مَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْرُ يَوْمَئِذُ امْرَ أَتَيْنِ كَانَتَا لَهُ فِي السِّلِّرُكِ فَتَزَّقَ جَ إِخُدَاهُمَا مُعَاْوِيَةُ بْنُ أَبِي سُفْيَانَ وَالْأَخْرَى صَفْوَانُ بْنُ أَمِيَّةُ, ثُمَّ رَجَعَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ إِلَى الْمَدِينَةُ, فَجَاءَهُ أَبُو بَصِير رَجُلٌ مِنْ قُرَيْش وَهُوَ مُسْلِمٌ فَأَرْسَلُواً فِي طَلَبِهِ رَجُلَيْن فْقَالُوا: الْعَهْدَ الَّذِي جَعَلْتَ لَنَا فَدَفْعَهُ إِلَى الرَّجُلَيْنِ فَخَرَجَا بِهِ, حَتَّى بَلَغَا ذَا الحُلَيْفَةِ قَنَزَلُوا يَأْكُلُونَ مِنْ تَمْر لَهُمْ فَقَالَ أَبُو بَصِير لِأَحَدِ الرَّجُلَيْنِ: وَاللَّهِ إِنِّي لَأَرَى سَيْفَكَ هَذَا يِّا فُلَانُ جَيِّدًا فَاسْتَلَّهُ الْآخَرُ, فَقَالَ: أَجَلْ وَاللَّهِ إِنَّهُ لَجَيِّدٌ لَقَدْ جَرَّبْتُ بِهِ ثُمَّ جَرَّبْتُ, فَقَالَ أَبُو بَصِير: أرنِي أَنْظُرْ إِلَيْهِ فَأَمْكَنَهُ مِنْهُ, فَضَرَبَهُ حَتَّى بَرَدَ, وَفَرَّ الْآخَرُ حَتَّى أَتَّى الْمَدِينَةُ, فَدِخُلَ الْمَسْجِدَ يَعْدُو, فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ سِلْمٌ حِينَ رَآهُ: لَقَدْ رَأَى هَذًا ذُعْرًا. فَلَمَّا أَنْتَهَى إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ سَالُوا قُتِلَ وَاللَّهِ صَاحِبِي وَإِنِّي لَمَقْتُولٌ, فَجَاءَ أَبُو بَصِير فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ قَدْ وَاللَّهِ أَوْفَى اللَّهُ ذٍمَّتَكَ قَدْ رَدَدْتَنِي إِلَيْهِمْ ثُمَّ أَنْجَانِي اللهُ مِنْهُمْ, قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِاللهِ: وَيْلُ أُمِّهِ مِسْعَرَ حَرْبٍ لَوْ كَانَ لَهُ أَحَدٌ, فَلَمَّا سَمِعَ ذَٰلِكَ عَرَفْ أَنَّهُ سَيَرُدُّهُ إِلَيْهِمْ, فَخَرَجَ حِتَّى أَتَى سِيفَ الْبَحْرِ, قَالَ: وَيَنْفَلِتُ مِنْهُمْ أَبُو جَنْدَلِ بْنُ سُهَيْلِ فَلْحِقَ بِأَبِي بَصِيرِ فَجَعَلَ لَا يَخْرُجُ مِنْ قِرَيْش رَجُلٌ قَدْ أَسْلُمَ إِلَا لُحِقَ بأبي بَصِير حَتَّى اجْتَمَعَتْ مِنْهُمْ عِصَابَة, فَوَاللَّهِ مَا يَسْمَعُونَ بعِير خَرَجَتْ لِقُرَيْشِ إِلَى الشَّام إِلَّا اعْتَرَضُوا لَهَا فَقَتَلُوهُمْ وَأَخَذُوا أِمْوَالَهُمْ, فَأَرْسِلَتْ قُرَّيْشٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْوِسِلَمْ تُنَاشِدُهُ بِاللَّهِ وَالرَّحِم لَمَّا أَرْسَلَ فَمَنْ أَتَاهُ فَهُوَ آمِنٌ, فَأَرْسَلَ النَّبِيُّ عَلَيْهِمٌ إِلَيْهِمْ, فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: (اٌ ب ب ب ب ب پ پ پ ب ب ن ) حَتَى

بَلَغَ (ڳڳڳ ڳ ڦ) وَكَانَتْ حَمِيَّتُهُمْ أَنَّهُمْ لَمْ يُقِرُّوا أَنَّهُ نَبِيُّ اللَّهِ, وَلَمْ يُقِرُّوا ب «بسنم اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم», وَحَالُوا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْبَيْتِ, قَالَ أَبُو عَبْدَ اللَّهِ (ج): الْعُرُّ الجَرَبُ ( رْ): تَمَيَّرُوا, وَحَمَيْتُ الْقَوْمَ: مَنِعْتُهُمْ حِمَايَةً وَأَحْمَيْتُ الْحِمَى: جَعَلْتُهُ حِمَّى لَا يُدْخَلُ وَأَحْمَيْتُ الْحَدِيدَ وَأَحْمَيْتُ الرَّجُلَ: إِذَا أَغْضِبْتَهُ إِحْمَاءً , وَقَالَ عُقَيْلٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ عُرْوَةُ: فَأَخْبَرَ تْنِي عَائِشَةُ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ عَلَيهُ كَانَ يَمْتَجِنُهُنَّ وَبَلَغْنَا أَنَّهُ لَمَّا أَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ يَرُدُّوا إِلَى المُشْرِكِينَ مَا أَنْفَقُوا عَلَى مَنْ هَاجَرَ مِنْ أَزْوَاجِهِمْ, وَحَكَمَ عَلَى المُسْلِمِينَ أَنْ لَا يمسكُوا بعِصَم الْكَوَافِرِ, أَنَّ عُمَرَ طَلَّقَ امْرَأَتَيْنِ قَريبَةَ بِنْتَ أَبِي أُمَيَّةً, وَابْنَةَ جَرْوَلَ الْخُزِاعِيِّ, فَتَزَوَّجَ قَرِيبَةً مُعَاوِيَةً, وَتَزَوَّجَ الْأَخْرَى أَبُو جَهْم, فَلَمَّا أَبَى الْكُفَّارُ أَنَّ يُقِرُّوا بِأَدَاءِ مَا أَنْفَقَ المُسْلِمُونَ عَلَى أَزْوَاجِهُمْ أَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: (بى بيَ تج تح تخ تم تى تي ) وَالْعَقْبُ مَا يُؤدِّي المُسْلِمُونَ إِلَى مَنْ هَاجَرَتْ امْرَأَتُهُ مِن الْكُفَّارِ فَأَمَرَ أَنْ يُعْطَى مَنْ ذَهَبَ لَهُ زَوْجٌ مِن المُسْلِمِينَ مَا أَنْفَقَ مِنْ صَدَاق نِسَاءِ الْكُفَارِ اللَّائِي هَاجَرْنَ, وَمَّا نَعْلَمُ أَنَّ أَحَدًا مِن المُهَاجِرَاتِ ارْتَدَّتْ بَعْدَ إيمَانِهَا, وَبَلَغَنَّا أَنَّ أَبَا بَصِيرِ بْنَ أَسِيدٍ الثَّقَفِيَّ قَدِمَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَهُ مَوْمِنًا مُهَاجِرًا فِي المُدَّةِ فَكَتَبَ الْأَخْنَسُ بْنُ شَرِيقِ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيهُ اللهُ يَسْأَلُهُ أبًا بَصِيرِ فَذْكَرَ الْحَدِيثُ(137).

فنرى في هذه القصة حكمًا جمةً، وفوائد عظيمة؛ حيث كانت في الظاهر مذلة للمسلمين ولكن مآلها العزة والتمكين للمسلمين، يقول ابن حجر في شرح هذا الحديث: وَفِي هَذَا الْفَصْل ما كَانَ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ مَن الْقُوَّة وَالثَّبَات فِي تَنْفِيذ حُكْم الله وَتَبْلِيغ أَمْره .... وَفِي جَوَاب أَبِي بَكْر لِعُمَر بِنَظِيرٍ مَا أَجَابَهُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الله سَوَاء دَلَالَة عَلَى جَوَاب أَبِي بَكْر لِعُمَر بِنَظِيرٍ مَا أَجَابَهُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ وَأَعْلَمهُمْ وَأَعْلَمهُمْ وَأَعْلَمهُمْ وَأَعْلَمهُمْ وَأَعْلَمهُمْ وَأَعْلَمهُمْ وَأَعْلَمهُمْ وَأَعْلَمهُمْ وَاللهِ وَلَا الله عَلَيْهِ وَالْعَلَمهُمْ وَأَعْلَمهُمْ وَاللهِ وَاللهِ وَلَا الله عَلَيْهِ وَالْعَلْمِهُمْ وَالْعَلْمَهُمْ وَاللّهُ وَلَا الله عَلَيْهِ وَاللّهُ وَأَعْلَمهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَلْمَهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَلْمِهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْعَلْمِ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَالْمِاللّهُ وَاللّهُ وَا

<sup>137</sup> صحيح البخاري، كتاب الشروط، باب: الشروط في الجهاد، والمصالحة مع أهل الحرب وكتابة الشروط، برقم: (2731-2732)، ص: 440-450.

بِأُمُورِ الدِّينَ وَأَشَّدَهُمْ مُوافَقَة لِأَمْرِ الله تَعَالَى... وَفِيهِ فَضْلَ الْمَشُورَة, وَأَنَّ الْفِعْل إِذَا اِنْضَمَّ إِلَى الْقَوْل كَانَ أَبْلَغَ مِن الْقَوْل الْمُجَرَّد, وَلَيْسَ فِيهِ أَنَّ الْفِعْل مُطْلَقًا أَبْلُغ مِن الْقَوْل, وَجَوَاز مُشَاوَرَة الْمَرْأَة الْفَاضِلَة, وَفَصْل أُمِّ سَلَمَة وَوُفُور عَقْلهَا.

قَالَ الزُّهْرِيُّ: فَمَا فُتِحَ فِي الْإِسْلَامِ فَتْحِ قَبْلهِ كَانَ أَعْظَم مِنْ فَتْحِ الْحُدَيْبِيَة, إِنَّمَا كَانَ الْقِتَالِ حَيْثُ التَقَى النَّاس, وَلَمَّا كَانَت الْهُدْنَة وَوَضَعَت الْحَرْبِ وَأَمِنَ النَّاس: كَلَّمَ بَعْضهمْ بَعْضًا، وَالْتَقُوْا وَتَفَاوَضُوا فِي الْحَدِيث وَالمُنَازَعَة، وَلَمْ يُكَلَّم أَحَد بِالْإِسْلَامِ يَعْقِل شَيْئًا فِي تِلْكَ فِي الْمُدَّة إِلَّا دَخَلَ فِي تَيْنِكَ السَّنَتَيْنِ مِثْل مَنْ كَانَ فِي الْإِسْلَامِ قَبْل ذَلِكَ أَوْ أَكْثَر, يَعْنِي مِنْ صَنَادِيد قُرَيْش.

وَمِمَّا ظَهَرَ مِنْ مَصْلَحَة الصُّلْحِ الْمَدْكُورِ غَيْرِ مَا ذَكَرَهُ الزُّهْرِيُّ الله عَقِبه فِي دِينِ الله أَفْوَاجًا, وَكَانَت الْهُدْنَة مِفْتَاحًا لِذَلِكَ. وَلَمَّا كَانَتْ قِصَّة الحُدَيْبِية مُقَدِّمَة الْفُوْاجَا, وَكَانَت الْهُدْنَة مِفْتَاحًا لِذَلِكَ. وَلَمَّا كَانَتْ قِصَّة الحُدَيْبِية مُقَدِّمَة لِلْفُقْحِ سُمِّيَتْ فَتْحَا, فَإِنَّ الْفَتْحِ فِي اللَّغَة فَتْح المُعْلَق, وَالصُّلْح كَانَ مُعْلَقًا لِلْفُتْحِ سُمِّيَتْ فَتْحَهُ الله, وَكَانَ مِنْ أَسْبَابِ فَتْحه صَدّ المُسْلِمِينَ عَنِ الْبَيْتِ وَكَانَ مَنْ أَلْمُسْلِمِينَ وَفِي الصُّورَة الْبَاطِنَة عِزًّا لَهُمْ, فَإِنَّ النَّاسِ لِأَجْلِ الْأَمْنِ اللَّهُ وَقَعَ بَيْنِهم اخْتَلَطَ بَعْضِهمْ بِبَعْضِ مِنْ غَيْرِ فَي الصُّورَة الْمَسْلِمُونَ الْمُسْلِمُونَ الْمُشْرِكُونَ وَنَاظَرُوهُمْ عَلَى الْإِسْلَام وَيُكِيلِ الْقُرْآن, وَنَاظَرُوهُمْ عَلَى الْإِسْلَام وَلَى الْقَرْآن, وَنَاظَرُوهُمْ عَلَى الْإِسْلَام وَلَى الْمُشْرِكُونَ مِنْ حَيْثُ أَرَادُوا الْعِزَة, وَظَهَرَ مَنْ كَيْنُ أَرَادُوا الْعَلَابَة.

وَفِي الْحَدِيثِ أَيْضًا فَضْل الاسْتِشَارَة لاسْتِخْرَاجٍ وَجْه الرَّأْيِ وَاسْتِطَابَة قُلُوبِ الْأَثْبَاع, وَجَوَاز بَعْض المُسَامَحَة فِي أَمْر الدِّين, وَاحْتِمَال الضَّيْم فِيهِ مَا لَمْ يَكُنْ قَادِحًا فِي أَصْله إِذَا تَعَيَّنَ ذَلِكَ طَرِيقًا لِلسَّلَامَةِ فِي الْحَال وَالصَّلَاح فِي المَآل سَوَاء كَانَ ذَلِكَ فِي حَال ضَعْف لِلسَّلَامَةِ فِي الْحَال وَالصَّلَاح فِي المَآل سَوَاء كَانَ ذَلِكَ فِي حَال ضَعْف

حديث «بول الأعرابي في المسجد» المُسْلِمِينَ أَوْ قُوَّتهمْ (138).

\* \* \*

فهذه بعض النماذج العطرة من سيرة النبي محمد عليه وسلم، اخترتها لكم لكي تكون مصباحا في الدجى ضمن المسيرة الدعوية، مع أن سيرته عليه وسلم كلها حكمة يستنار بها، فحري بالداعية ألا يفارقها قراءة وتأملاً وعملاً، كما نسأل الله تعالى أن يرزقنا الفقه في الدين ويهدينا إلى الحكمة والرشاد في جميع أمور الحياة.

 $_{-}$  ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري في شرح الحديث، بتلخيص،  $^{-}$  5/ $^{-}$  28.

# قاعدة المصالح والمفاسد وتطبيقاتها الدعوية

من أعظم ما يستنبط من هذا الحديث الشريف التعامل مع المصالح والمفاسد المترتبة على الدعوة، وهذا باب واسع، وفضله عظيم، يقول ابن القيم رحمه الله مبينًا أهمية هذه القاعدة: «هذا فصل عظيم النفع جداً، وقع بسبب الجهل به غلط عظيم على الشريعة؛ أوجب من الحرج والمشقة وتكليف ما لا سبيل إليه ما يعلم أن الشريعة الباهرة التي في أعلى رتب المصالح لا تأتي به؛ فإن الشريعة مبناها وأساسها على الحِكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد، وهي عدل كلها، ورحمة كلها، ومصالح كلها، وحكمة كلها؛ فكل مسألة خرجت عن العدل إلى الجور، وعن الرحمة إلى ضدها، وعن المصلحة إلى المفسدة، وعن الحكمة إلى البعث، فليست من الشريعة وإن أدخلت فيها بالتأويل؛ فالشريعة عدل الله بين عباده، ورحمته بين خلقه، وظله في أرضه، وحكمته الدالة عليه وعلى صدق رسوله عليه وسلم أتم دلالة وأصدقها، وهي نوره الذي به أبصر المبصرون، وهداه الذي به اهتدى المهتدون، وشفاؤه التام الذي به دواء كل عليل، وطريقه المستقيم الذي من استقام عليه فقد استقام على سواء السبيل، فهي قرة العيون، وحياة القلوب، ولذة الأرواح، وبها الحياة والغذاء والدواء والنور والشفاء والعصمة، وكل خير في الوجود فإنما هو مستفاد منها، وحاصل بها، وكل نقص في الوجود فسببه من إضاعتها، ولولا رسوم قد بقيت لخربت الدنيا وطُويَ العالم، وهي العصمة للناس وقوام العالم، وبها يمسك الله السماوات والأرض أن تزولا، فإذا أراد الله سبحانه وتعالى خراب الدنيا، وطيَّ العالم، رفع إليه ما بقى من رسومها، فالشريعة التي بعث الله بها

رسوله هي عمود العالم، وقطب الفلاح والسعادة في الدنيا والآخرة» (139).

ونتناولها في النقاط التالية:

- دلالة الحديث على قاعدة المصالح والمفاسد.
  - معيار المصلحة والمفسدة في الإسلام.
    - الشريعة جاءت لمصالح العباد.
    - الشارع لم يقصد بالتكاليف الإعنات.
      - مقاصد الشريعة
- أهم المصالح المراعاة بها في الشريعة؛ وهي خمسة: حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ العقل، وحفظ المال، وحفظ النسل والعرض.
  - بعض القواعد الفقهية في باب جلب المصالح ودرء المفاسد.
    - سد الذرائع والوسائل المؤدية إلى المضرة.

وسنتناولها بشيء من الإيجاز مع بعض التطبيقات الدعوية على هذه القواعد في وضعنا المعاصر، نسأل الله التوفيق.

□ دلالة الحديث على قاعدة المصالح والمفاسد:

إذا أمعنا النظر في كلمات الحديث اتضح لنا وضوح الشمس في رابعة النهار، أن النبي على النبي المحالح العباد حيث تجلب يزيغ عنها إلا هالك، وهذه الشريعة تراعي مصالح العباد حيث تجلب لهم النفع وتدرأ عنهم الضر، فنرى أنموذجًا رفيعًا لجلب المصالح ودفع المضار، بل نرى تقديم درء المفسدة على جلب المصلحة؛ في هذا الحديث حديث بول الأعرابي في المسجد حديث نهى النبي على الأعرابي؛ لأن أصل التنجيس على والنبي المسالم المسالم

\_

<sup>139)</sup> إعلام الموقعين لابن القيم، 3/11-12. بتصرف يسير.

حصل بأول قطرة من بوله، وفي المنع من بوله إضرار به وبالمسجد بحيث تنتشر القطرات في أماكن متفرقة من المسجد، فراعى النبي مسلمالله مصلحته ودرء المفسدة عنه مقابل حرمة المسجد ونظافته.

يقول النووي في شرح الحديث: «وَفِيهِ: دَفْع أَعْظَم الضَّرَرَيْنِ بِاحْتِمَالِ أَخَفِّهِمَا; لِقَوْلِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ: (دَعُوهُ). قَالَ الْعلمَاء: كَانَ قَوْله عَلَيْهِ بَوْله عَلَيْهِ بَوْله عَلَيْهِ بَوْله تَصَوَّللَهُ: ﴿ وَعَلَيْهِ بَوْله تَصَلَ النَّنْجِيسِ قَدْ حَصَلَ فَكَانَ احْتِمَال زِيادَته أَوْلَى مِنْ تَضَرَّرَ, وَأَصْل التَّنْجِيسِ قَدْ حَصَلَ فَكَانَ احْتِمَال زِيادَته أَوْلَى مِنْ إِيقَاعِ الضَّرَر بِهِ. وَالثَّانِيَة: أَنَّ التَّنْجِيسِ قَدْ حَصَلَ فِي جُزْء يَسِير مِن المَسْجِد فَلُوْ أَقَامُوهُ فِي أَثْنَاء بَوْله لَتَنَجَّسَتْ ثِيَابِه وَبَدَنه وَمَوَاضِع كَثِيرَة مِن المَسْجِد. وَاللهُ أَعْلَم » (140).

وقال الحافظ ابن حجر في شرحه: وَفِي هَذَا الْحَدِيثِ مِن الْفَوائِدِ: أَنَّ الْإِحْتِرَازَ مِن النَّجَاسَةِ كَانَ مُقَرَّرًا فِي نُفُوسِ الصَّحَابَةِ؛ وَلِهَذَا بَادَرُوا إِلَى الْإِنْكَارِ بِحَضْرَتِهِ عَلَّهُ وَاللَّهُ قَبْلَ اسْتِنْذَانِهِ, وَلِمَا تَقَرَّرَ عِنْدَهُمْ أَيْضًا مِن طَلَبِ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَن المُنْكَرِ، ولَمْ يُنْكِر النَّبِيِّ أَيْضًا مِن طَلَبِ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَن المُنْكَرِ، ولَمْ يُنْكِر النَّبِيِّ عَلَى الصَّحَابَةِ وَلَمْ يَقُلْ لَهُمْ لِمَ نَهْيْتُم الْأَعْرَابِيَّ ؟ بَلْ أَمَرَهُمْ عَلَى الصَّحَابَةِ وَلَمْ يَقُلْ لَهُمْ لِمَ نَهْيْتُم الْأَعْرَابِيَّ ؟ بَلْ أَمَرَهُمْ عِلْكُفِّ عَلَى الصَّحَابَةِ وَلَمْ يَقُلْ لَهُمْ لِمَ نَهْيَتُم الْأَعْرَابِيَّ ؟ بَلْ أَمَرَهُمْ بِالْكُفِّ عَلَى الصَحْلَةِ وَهُو دَفْعُ أَعْظَمِ المَفْسَدَتَيْنِ بِالْكُفِّ عَلْمُ الْمَعْرَابِي أَيْسَرِهِمَا, وَتَحْصِيلُ أَعْظَمِ الْمَصْلَحَةِ الْمَانِعِ لِأَمْرِهِمَ عِنْدَ فَرَاغِهِ بِصَبِ اللّهَ إِلَى إِزَالَةِ المَفَاسِدِ عِنْدَ زَوال المَانِع لِأَمْرِهِمْ عِنْدَ فَرَاغِهِ بِصَبِ الْمُعْرِهِمْ عِنْدَ فَرَاغِهِ بِصَبِ اللّهَ الْمَاءِ (141).

## □ معيار المصلحة والمفسدة في الشريعة:

إن المعيار الصحيح الوحيد لإدراك المصالح ودرء المفاسد في الشريعة هو القرآن وما صح عن رسول الله عليه وسلم الله من السنة؛ كما أشير إلى هذا الأصل العظيم في قوله عليه وسلم الله : «تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ

1/191 شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول، 1/191.  $^{140}$  فتح الباري شرح صحيح البخاري، 1/324-325.

تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بهمَا كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّةَ نَبِيِّهِ»(142). وقال النبي صلى الله: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدِّ» (143).

والعقل الثاقب، والبصيرة النافذة، والفهم السليم، يساعد الإنسان في إدراك المحاسن والمفاسد المتفق عليها في جميع الشرائع. قال تعالى مقررًا ضرورة إعمال العقل والتفكر في الميادين التطبيقية: ( ﻜ گ گ گ گ ڳ ڳ) [سورة محمد: 24]. وخاطب بني آدم في تعالى: (ب ب ب ب ب ب ب نث ذذ) [سورة القصص: 60], وقوله تعالى: ( ہ ه ه ه ه ے) [سورة يوسف: 2], وقوله تعالى: ( د ه ه ه م به به ه ه (سورة الأنبياء: 67]، وغيرها من الأيات كثيرة.

الشريعة جاءت لمصالح العباد:

والشريعة الغراء جاءت لمصالح العباد ودرء المفاسد عنهم، فقد أنزل الله على عبده ونبيه محمد عليه وسلم شريعة كاملة وشاملة تراعي تلك المصالح العائدة عليهم في دنياهم وأخراهم، قال تعالى مبينًا هذه فأخبر سبحانه وتعالى أنه لم يأمرهم بذلك حرجًا عليهم وتضييقًا ومشقةً؛ ولكن إرادة تطهير هم وإتمام نعمته عليهم ليشكروه على ذلك, فله الحمد كما هو أهله، وقال تعالى: (ك ذ ذ ت ت ت ت ت ت ت ل ك)

الموطأ للإمام مالك برواية يحيى بن يحيى الليثي، كتاب الجامع، باب النهي عن القول بالقدر، برقم: (1619)، ص: 648. محيح مسلم، كتاب الأقضية، باب: نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، برقم: (1718)، ص: 762.

وفي الحديث قوله عليه وسلماله: «إِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسِّرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ» (144), وقوله عليه وسلم: «يَستَرُوا وَلَا تُعسِّرُوا وَبَلا تُعسِّرُوا وَلَا يُعسِّرُوا وَلَا يُعسِّرُوا وَلَا يُعسَّرُ الدِّينَ أَحَدٌ إِلَّا عَلَيهُ فَسَدَدُوا وَقَارِبُوا, وَأَبْشِرُوا, وَاسْتَعِيثُوا بِالْغَدْوَةِ وَالرَّوْحَةِ وَالرَّوْحَةُ وَمُ وَالْمُ وَلَوْلِهُ عَلَيْهِ اللهِ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْوَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُوالِللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَه

وهذا اليسر والسماحة جلي في حديث الأعرابي الذي نحن بصدده، حيث نهى النبي عليه وسلماله أصحابه عن قطع البول على الأعرابي؛ لأن في المنع من بوله إضراراً به، فراعى النبي عليه وسلم مصلحته ودرء المفسدة عنه ورفع المشقة والحرج عنه.

وكما ورد في حديث آخر أن النبي عليه وسلم نهى الصحابة عن

<sup>144()</sup> جامع الترمذي، كتاب الطهارة، باب: ما جاء في البول يصيب الأرض، برقم: (147)، ص: 41, وقال الترمذي: هَذَا حَدِيثُ حَسَنُ صَحِيحٌ. (145)، صديح البخاري، كتاب العلم، باب: ما كان النبي علم الله الموعظة والعلم، برقم: (69)، ص: 17.

را صحيح البحاري، تلب المحروي، تلب المحروي، تلب المحروق المحروق (69)، ص: 17. الدين يسر، برقم: (39)، ص: 9-10. (14) مسند الإمام أحمد، برقم: (25962)، 43/115. وإسناده حسن.

قطع البول على الحسن أو الحسين؛ لما في ذلك من الإضرار على الصبي، فِفي المسند عَنْ أَبِي لَيْلَى أَنَّهُ كَانَ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَهُ وسلم وَعَلَى بَطْنِهِ الْحَسَنُ أَو الْهُسْنَيْنُ, شَكَّ زُهَيْرٌ قَالَ: فَبَالَ حَتَّى رَأَيْتُ بَوْلَهُ عَلَى بَطْنِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ أَسَارِيعَ قَالٍ: فَوَتَبْنَا إِلَيْهِ قَالٍ: فْقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاة وَالسَّلَامُ: دَعُوا ابْنِي أَوْ لَا تُفْرَعُوا ابْنِي. قَالَ: ثُمَّ دَعَا بِمَاءِ فَصَبَّهُ عَلَيْهِ (148) الحديث

فالشريعة الغراء راعت مصالح العباد في كل شيء؛ لأنها رحمة كلها وجاءت من الرحمن الرحيم، يقول ابن القيم رحمه الله: «وإذا تأملت الشريعة التي بعث الله بها رسوله حق التأمل وجدتها من أولها إلى آخرها شاهدةً بذلك ناطقةً به، ووجدت الحكمة والمصلحة والعدل والرحمة باديًا على صفحاتها، منادياً عليها، يدعو العقول والألباب إليها، وأنه لا يجوز على أحكم الحاكمين ولا يليق به أن يشرع لعباده ما يضادّها، وذلك لأن الذي شرعها علم ما في خلافها من المفاسد والقبائح والظلم والسفه الذي يتعالى عن إرادته وشرعه، وأنه لا يصلح العباد إلا عليها، ولا سعادة لهم بدونها البتة» (149).

ويظهر هذا الجانب في نواحي كثيرة، فعلى سبيل المثال، إن الله حرّم المحرمات من الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله، ولكن أباحها عند الاضطرار؛ كما قال تعالى: (رُ رُ ك ك ك ك ك گ گ گ گ گ گ گ گ گ گ گ گ گ گ 

يقول ابن كثير: « أباح تعالى ذلك عند الضرورة والاحتياج إليها عند فقد غير ها من الأطعمة» (150).

فإذا اضطر الإنسان إليها وخاف على نفسه الهلاك إن لم يتناولها

<sup>148)</sup> مسند الإمام أحمد، برقم: (19057), 31/403, وإسناده صحيح. (19057) مفتاح دار السعادة لابن القيم، المجلد الأول، 2/23. (150 أن العظيم لابن كثير، 1/294.

أبيحت له

وكذلك تدرأ الحدود بالشبهات؛ كما جاء في الحديث عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ: ادْرَءُوا الحُدُودَ عَن المسلمِينَ مَا اسْتَطَعْتُمْ, فَإِنْ كَانَ لَهُ مَخْرَجٌ فَخَلُوا سَبِيلَهُ, فَإِنَّ الْإِمَامَ أَنْ يُخْطِئَ فِي الْعَفُوبَةِ (151).

كما لا تقطع يد السارق في الغزو، لأنه وقت يحتاج المسلمون الى التكاتف والمعاونة وائتلاف الكلمة فيما بينهم، وفي إقامة الحد عليه في هذا الوقت مظنة فتنة لهذا الشخص؛ فلهذا لا تقطع ؛ فعَنْ بُسْر بْنِ أَرْطَاةَ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْهُ وسلم يَقُولُ: لَا تُقْطَعُ الْأَيْدِي فِي الْمُعْرُورِ (152).

قال الترمذي: وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ بَعْضِ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْهُم الْأُوْزَاعِيُّ لَا يَرَوْنَ أَنْ يُقَامَ الحَدُّ فِي الْغَزْوِ بِحَضْرَةِ الْعَدُوِّ مَخَافَةَ أَنْ يَلْحَقَ مَنْ يُقَامُ عَلَيْهِ الحَدُّ بِالْعَدُوِّ, فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ مِنْ أَرْضِ الحَرْبِ يَلْحَقَ مَنْ يُقَامُ عَلَيْهِ الحَدُّ بِالْعَدُوِّ, فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ مِنْ أَرْضِ الحَرْبِ وَرَجَعَ إِلَى دَارِ الْإِسْلَامِ أَقَامَ الحَدَّ عَلَى مَنْ أَصَابَهُ كَذَلِكَ قَالَ الْأُوْزَاعِيُّ (153).

يقول ابن القيم: فهذا حدُّ من حدود الله تعالى، وقد نهى عن إقامته في الغزو خشية أن يترتب عليه ما هو أبغض إلى الله من تعطيله أو تأخره من لحوق صاحبه بالمشركين حمية وغضبًا (154).

وفي رواية عَنْ جُنَادَةَ بْنِ أَبِي أُمَيَّةَ قَالَ: لَوْلَا أَنِّي سَمِعْتُ ابْنَ أَبِي أُمَيَّةَ قَالَ: لَوْلَا أَنِّي سَمِعْتُ ابْنَ أُرْطَاةَ يَقُولُ: لَا تُقْطَعُ الْأَيْدِي فِي

المع الترمذي، كتاب الحدود، باب: ما جاء في درء الحدود، برقم: (1424)، ص: 345

 $<sup>^{152}</sup>$  () جامع الترمذي، كتاب الحدود، باب: ما جاء أن لا يقطع الأيدي في الغزو، برقم:  $^{152}$  ()  $^{152}$  . وقال: هذا حديث غريب.

<sup>(150)</sup> نفس المرجع. 154) إعلام الموقعين لابن القيم، المجلد الثاني، 3/13.

حديث «بول الأعرابي في المسجد» الْغَزْو، لَقَطَعْتُهَا (155).

وقد ترك النبي عليه وسلم بعض الأشياء مراعاة للمصلحة الراجحة، فعلى سبيل المثال هدم الكعبة وبناءها من جديد، فعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْها زَوْجِ النَّبِيِّ عَلَيه وسلم أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيه وَسلم قَالَ لَهَا: أَلَمْ تَرَيْ أَنَّ قَوْمَكِ حِين بَنُوا الْكَعْبَة اقْتَصَرُوا عَنْ قَوَاعِدِ إِبْرَاهِيمَ؟ قَالَ: إِبْرَاهِيمَ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ أَلَا تَرُدُّهَا عَلَى قَوَاعِدِ إِبْرَاهِيمَ؟ قَالَ: فَوْمِكِ بِالْكُفْرِ لَفَعَلْتُ (156) الحديث.

يقول السندي: أَيْ: لَوْلَا قُرْبُ عَهْدهمْ بِالْكُفْرِ, يُرِيد أَنَّ الْإِسْلَام لَمْ يَتَمَكَّن فِي قُلُوبهمْ, فَلَوْ هُدِمَتْ لَرُبَّمَا نَفَرُوا مِنْهُ الْأَنَّهُمْ يَرَوْنَ تَغْيِيره عَظِيمًا (157).

ويقول ابن القيم رحمه الله: لما قتح الله مكة وصارت دار إسلام عزم رسول الله \_ على قواله \_ على تغيير البيت وردِّه على قواعد إبراهيم، ومنعه من ذلك مع قدرته عليه خشية وقوع ما هو أعظم منه من عدم احتمال قريش لذلك؛ لقرب عهدهم بالإسلام, وكونهم حديثي عهدٍ بكفر (158).

وكذَلك أمر قتل عبد الله بن أبي مع أنه آذى النبي عليه والله في كثير من المواقع وبالأخص في حادثة الإفك، ورجع من غزوة أحد مع ثلاثمائة من أصحابه، ومع ذلك لم يقتله النبي عليه والله لمصلحة الدعوة, وقد استأذن ابنه عبد الله في قتله فنهاه، فعن أبي هريرة لله في قال: مَرَّ رسُولُ اللّهِ مَ عَلَىٰ عَبْدِ اللّهِ بْنِ أَبِي ابْنِ سَلُول، وَهُوَ فِي ظِلِّ، فَقَالَ: قَدْ غَبَرَ عَلَيْنَا ابْنُ أبي كَبْشَةَ، فَقَالَ ابْنُهُ عَبْدُ اللّهِ بْنُ عَبْدِ اللّهِ فَي عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنُ عَبْدُ اللّهِ بْنُ عَبْدُ اللّهِ بْنُ عَبْد

<sup>155),</sup> سنن الدارمي، كتاب السير، باب في أن لا يقطع الأيدي في الغزو، برقم: (2492), ص: 2/231.

<sup>156 ()</sup> صحيح البخاري ،كتاب الحج، باب: فضل مكة وبنيانها , برقم: (1583), ص: 257.

 $<sup>^{157}</sup>$  () شرح سنن النسائي للسندي، المجلد الثالث، 5/ 214.  $^{158}$  () إعلام الموقعين لابن القيم المجلد الثاني، 3/12.

اللُّهِ: وَالَّذِي أَكْرَمَكَ، وَأَنْزَلَ عَلَيْكُ الْكِتَّابَ، لَئِنْ شِئْتَ لِآتِيَنَّكَ بِرَأْسِهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّـهِ: «لَا، وَلَكِنْ بِرَّ أَبَاكَ، وَأَحْسِنْ صُحْبَتَهُ»(159).

وغيرها من الأمثلة كثيرة، والأدلة عليها أكثر من أن تحصى على الأصابع.

> الشارع لم يقصد بالتكاليف المشاق الإعنات (160):

وبعد وضوح هذا الأصل المكين أعنى أن الشريعة جاءت لمصالح العباد في دنياهم وأخراهم، وجب البيان بأن التكاليف الشرعية وما ينتج عنها مما ظاهره مشقة أنها ليست مرادةً لذاتها، وإلا فقد رفع الله تعالى الحرج عن هذه الأمة، وقد أوضح الإمام الشاطبي رحمه الله هذا المعنى العظيم و دلل عليه بما يلي:

أحدها: النصوص الدالة على ذلك؛ كقوله تعالى: ( رُ رُ رُ رُ ك ﻜ ﻜﻜُّ) [سورة الأعراف:157]. وقوله تعالى: (وُ وُ وَ وَ وَ وَ وَوَوُ ۋ ۋ و و ۋ ۋې يې ېېد د ئا ئائہ ئہ ئو ئو ئۇ ئۇ ئۆ ئۈ ئۈ ئى ئى ئى ئى كى كى د ي ئجئح ئم ئی ئي بج بحبخ بم بی بي تج تح تخ) [سرۃ البقرة:286]. وقوله تعالى: ( و و و و و و و و و و و اسورة البقرة: 185]. وقوله تعالى: ( ه ه ه ه ے ے ځے ) [سورة الحج: .[78

وفي الحديث: عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: مَا خُيِّرَ النَّبِيُّ صلى الله بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلَّا اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَأْثُمْ؛ فَإِذًا كَانَ الْإِثْمُ كَانَ عَلَيهُ وَاللَّهُ مَا لَمْ يَأْثُمْ؛ فَإِذًا كَانَ الْإِثْمُ كَانَ أَبْعَدَهُمَا مِنْهُ, واللَّهِ مَا انْتَقَمَ لِنَفْسِهِ فِي شَيْءٍ يُؤْتَى إِلَيْهِ قَطْ حَتَّى تُنْتَهَكَ حُرُمَاتُ اللَّهِ فَيَنْتَقِمُ للْهِ (161).

<sup>(159)</sup> المعجم الأوسط للطبراني، 1/177، برقم: (231)، وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، كتاب: علامات النبوة، باب: في عبد الله بن عبد الله بن أبي رضي الله عنه، (المجلد الرابع)، 9/317, وقال: رواه البزار ورجاله ثقات. (160) ينظر: الموافقات للشاطبي, 2/210-213، بتصرف. (161) صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب: إقامة الحدود والانتقام لحرمات الله، برقم:

وقال النبي عليه وسلم: إنَّ الدِّينَ يُسْرٌ, وَلَنْ يُشَادُّ الدِّينَ أَحَدٌ الَّا غَلَبَهُ, فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا, وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدْوَةِ وَالرَّوْحَةِ وَشَيْء مِن الدُّلْجَةِ (162).

والثاني: ما ثبت أيضًا من مشروعية الرخص، وهو أمر مقطوع به، ومما علم من دين الأمة ضرورةً؛ كرخص القصر، والفطر، والجمع، وتناول المحرمات في الاضطرار؛ فإن هذا نمط يدل قطعًا على مطلق رفع الحرج والمشقة.

والثالث: الإجماع على عدم وقوعه وجودًا في التكليف، وهو يدل على عدم قصد الشارع إليه، ولو كان واقعًا لحصل في الشريعة التناقض والاختلاف، وذلك منفي عنها؛ فإنه إذا كان وضع الشريعة على قصد الإعنات والمشقة، وقد ثبت أنها موضوعة على قصد الرفق والتيسير؛ كان الجمع بينهما تناقضاً واختلافًا، وهي منزهة عن

### مقاصد الشربعة:

ومما يحسن بيانه أن نجمل هنا المقاصد العظمى في الشريعة مع شيء من التوضيح؛ ليعلم عظم هذه الشريعة ودلالتها على ما فيه مصالح العباد في الدنيا و الآخرة.

إن مقاصد الشريعة \_ كما قال الإمام الشاطبي رحمه الله \_ على ثلاثة أقسام:

- 1. أن تكون ضرورية.
  - 2 أن تكون حاجية
  - 3. أن تكون تحسينية.

فأما الضرورية: فمعناها أنها لا بد منها في قيام مصالح الدين

(6786)، ص: 1170. مص: 1170. محيح البخاري، كتاب الإيمان، باب: الدين يسر، برقم: (95)، ص: (95)، ص: (95)

والدنيا، بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة، بل على فساد وتهارج وفوت حياة، وفي الأخرى فوت النجاة والنعيم، والرجوع بالخسران المبين.

والحفظ لها يكون بأمرين:

أحدهما: ما يقيم أركانها ويثبت قواعدها، وذلك عبارة عن مراعاتها من جانب الوجود

والثاتى: ما يدرأ عنها الاختلال الواقع أو المتوقع فيها، وذلك عبارة عن مراعاتها من جانب العدم.

ومجموع الضروريات خمسة، وهي: حفظ الدين، والنفس، والنسل، والمال، والعقل(163).

وأما الحاجيات: فمعناها أنها مفتقر إليها من حيث التوسعة ورفع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة اللاحقة بفوت المطلوب، فإذا لم تراع دخل على المكلفين \_ على الجملة \_ الحرج والمشقة، ولكنه لا يبلغ مبلغ الفساد العادي المتوقع في المصالح العامة

وأما التحسينات: فمعناها الأخذ بما يليق من محاسن العادات، وتجنب المدنِّسات التي تأنفها العقول الراجحات، ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلاق. وهي راجعة إلى محاسن زائدة على أصل المصالح الضرورية والحاجية، إذ ليس فقدانها بمُخِلِّ بأمر ضروري ولا حاجي، وإنما جرت مجرى التحسين والتزيين(164).

أهم المصالح المراعاة بها في الشريعة خمسة:

اتضح مما سبق أن الحاجيات الضرورية لجميع بنى آدم خمسة، وهي: حفظ الدين، وحفظ النفس، وحفظ العقل، وحفظ المال، وحفظ

<sup>163()</sup> سيأتي شيء من الكلام عنها. 164() ينظر: كتاب الموافقات للشاطبي، 2/17-31، بتصرف.

النسل والعرض، كما مر ذكرها من كلام الشاطبي رحمه الله، فالشريعة قد أولت اهتماماً كبيراً بحفظها ورعايتها، بل اعتنى بها جميع الشرائع السماوية، وأجمع عقلاء البشر على رعايتها؛ لأنه بالحفاظ عليها يضمن بقاء النوع البشري على هذه المعمورة لتأدية وظيفته في عبادة الله وعمارة الأرض. وسنتكلم عنها بشيء من الإيجاز فيما يلى:

وبذل النبي عليه والصحابه في حفظ هذا الدين ما فيه قصارى جهودهم، حيث تعلموه وعلَّموه الناس ودعوا الآخرين إليه، وتحملوا

الأذى في سبيله، والدين ما لم تكن له حماية تدفع عنه الأذى، وشكوك المشككين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، وتحريف الغالين، قد يحصل لصاحبه ضرر، وقد يصرفه عن هذا الدين؛ لذا شرع الله الدعوة والجهاد في سبيل الله، حتى تكون كلمة الله هي العليا، وحتى يخرج الناس من الظلمات إلى النور، ومن عبادة البشر إلى عبادة الله وحده، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها وسعادة الآخرة؛ لذا وجب على الولاة والعلماء والدعاة إقامة شرع الله على عباد الله، والدعوة إليه بالحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن.

2. حفظ النفس: إن الله خلق آدم بيديه الشريفتين؛ كما قال تعالى: (و و و و و و و و بي ب بد د ئا) [سورة ص: 75], ثم جعل نسله من سلالة من طين، (گ گې گې گې گې گا گل آسورة المؤمنون: 12], وفي موضع آخر بين تعالى أنه خلقه من طين ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين، فقال تعالى:

ثي)[سورة الجاثية: 13].

فلا يمكن القيام بعبادة الله وعمارة هذه الأرض بالصالحات إلا إذا اطمأنت هذه الأنفس على نفسها؛ فلذلك حرم الله تعالى الاعتداء على هذه الأنفس، وتوعد من يتعرض لها بسوء بعذاب في الدنيا وفي الآخرة، حتى تطمئن وتعبد ربه في قرار وسكينة، والأدلة عليها من الكتاب والسنة كثيرة؛ منها قوله تعالى: ( ئے ڭ ڭ ك ك ؤ وُو ﻨُﻮ ﻧﯘ ﻧﯘ ﻧﯘ ﻧﯘ ﻧﯘﻧﯜ ﻧﯜ ﻧﻰ: ﻧﯩﺪ ، [سورة الإسراء: 33], وتوعد في الدنيا بإقامة حد القصاص على الجاني ڑ ک ک کک گ المتعمد؛ كما قال تعالى: ( له ر ر ر ر ر م بہمه هه ے ے ئے ن اف اف ک ک ک و و و و و ﴾ [سورة البقرة: 178-179], وقال تعالى: ( ے ہے ئے ئے لُّ گُ كُ كُ وُ وُ وَ وَ وَ وَ وَ وَ وَ وَ مِ عِبِ بِد د نَا مَا ئم ئم ئو ئو ) [سورة المائدة: 45], وفي الآخرة عليه غضب الله وعذابه الأليم؛ فقال تعالى: (گ گ گ گ ڳ ڳ ڳ ڳ گ گ گُلُ نُ لَيْ اللَّهُ لَيْ السَّورة النساء: 93].

ومن السنة النبوية قول النبي على على الله الله عَلَمُ الْمَرِيَ مُسْلِم يَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللّهِ إِلَّا بِإِحْدَى تَلَاثَ النَّفْسُ بِالنَّفْسِ, وَالثَّيِّبُ الزَّانِي, وَالمُفارِقُ لدينه التَّارِكُ لِلْجَمَاعَةِ» (165).

وقوله عليه وسلم المروي عن أبي بكرة قال: «خَطَبَنَا النَّبِيُّ عليه وسلم

صحیح البخاری، کتاب الدیات، باب: قول الله تعالی: ( ئے ڭ ڭ ڭ ݣ)، برقم: (6878)، ص: 1185، واللفظ له، وصحیح مسلم، کتاب القسامة والمحاربین والقصاص والدیات، باب: ما یباح به دم المسلم، برقم: (1676)، ص: 742.

يَوْمَ النَّحْرِ قِالَ: أَتَدْرُونَ أَيُّ يَوْمَ هَذَا؟ قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ سَيُسَمِّيهِ بِغَيْرِ اسْنُمِهِ, قَالَ: أَلَيْسَ يَوْمَ النَّحْرِ؟ قُلْنَا: بَلَى. قَالَ: أَيُّ شَهْر هَذَا؟ قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ سَيُسَمِّيهِ بِغَيْرً اسْمِهِ, فَقَالَ: أَلَيْسَ ذُو الحجَّةِ؟ قُلْنَا: بَلَى. قَالَ: أَيُّ بَلَدٍ هَذَا؟ قُلْنَا:َ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ سَيُسَمِّيهِ بَغَيْر اسْمِهِ, قَالَ: أَلَيْسَتْ بِالْبَلْدَةِ الْحَرَامِ؟ قُلْنَا: بَلَى قَالَ: فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةٍ يَوْمِكُمْ هَذَّا, فِي شَهْرِكُمْ هَذَا, فِي بَلَدِكُمْ هَذَا, إِلَىٰ يَوْم تَلْقَوْنَ رَبَّكُمْ. أَلَا هَلْ بَلَّغْتُ؟ ۚ قَالُوا: نَعَمْ. قَالَ: اللهُمَّ اشْهَدْ» الحديثُ (166).

وحّرم في الشريعة قتل الإنسان نفسه \_ الانتحار \_ والاستعجال بالموت؛ كما جاء في الحديث عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيه وسلم الله : مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةٍ فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِهِ يَتَوجًأ بِهَا فِي بَطْنِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًا, وَمَنْ شَرِبَ سَمَّا فُقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُو يَتَحَسَّاهُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدَّا, وَمِنْ تَرَدَّى مِنْ جَبَلِ وَقَتَلَ نَفْسَهُ فَهُوَ يَتَرَدَّى فِي نَار جَهَنَّمَ خَالِدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبِدًا (167).

وبهذه النصوص يتضح مدى حماية الشرع للنفس.

3. حفظ العقل: العقل من أعظم نعم الله على الإنسان، وبه امتاز الإنسان على سائر الحيوانات، وبه يميز بين الخبيث والطيب، والحسن والقبح، والخير والشر، ولأهميته اعتنى الشرع بحفظه، وسدَّ جميع الذرائع والوسائل التي تؤدي إلى الإخلال به, فمنه شرب الخمر والمسكرات والمخدرات التي تضر بالعقل والجسم، فحرمها

<sup>166 ()</sup> صحيح البخاري، كتاب الحج، باب: الخطبة أيام منى، برقم: (1741)، ص: 280-280, وصحيح مسلم، كتاب القسامة والمحاربين والقصاص والديات، باب: تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال، برقم: (1679)، ص: 743. (1679) صحيح البخاري، كتاب الطب، باب: شرب السم والدواء به، برقم: (5778)، ص:1020, وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: غلظ تحريم قتل الإنسان نفسه، برقم: (109)، ص:60, واللفظ له.

قَج ج ج ج ) [سورة المائدة: 91], وقال تعالى: ( هُهُ ه م ♣ \_ \_ \_ \_ ] [سورة البقرة: 195].

وشرع الحد على مِن شربه؛ كما جاء في الحديث عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَهُ اللهِ ضَرَبَ فِي الْخَمْرِ بِالْجَرِيدِ وَالنِّعَالِ وَجَلَّدَ أَبُوبَكُر أَرْبَعِينَ (168).

وفى رواية عَن السَّائِبِ بْن يَزيدَ قَالَ: كُنَّا نُؤْتَى بِالشَّارِبِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللّهِ عَلَيْهِ اللهِ وَإِمْرَةَ أَبِي بَكْرٍ وَصَدْرًا مِنْ خِلَافَةِ عُمَرٍ, فَنَقُومُ إِلَيْهِ بِأَيْدِينَا وَنِعَالِنَا وَأَرْدِيَتِنَا ۚ حَتَّى كَانَ آخِرُ إِمْرَةِ عُمَرَ فَجَلَدَ أَرْبَعِينَ, حَتَّى إِذَا عَتَوْا وَفَسَقُوا جَلَدَ تَمَاثِينَ (169).

وقد أجمع العقلاء من بني البشر على المحافظة على العقل.

4. حفظ المال: إن الإنسان يحتاج إلى المال لكى يستعين به في أمور دينه ودنياه وأخراه، ومن الغرائز الفطرية حب الإنسان للمال؟ كما قال تعالى: (حُرِيَ اللهُ اللهُ ) [سورة العاديات: 8], وقال تعالى: ( للهُ للهُ للهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا وُ وُ وَ وَ ) [سورة آل عمران: 14], وقال: ( وُ وُ وُ وَ وَ ) [سورة الفجر: 20], وقد حثُّ الإسلام على التكسب والحصول على المال، ويؤجر عليه إذا نوى العبد به التعبد لله تعالى، قال تعالى: ( لله تله ق ف ف قٌ قٌ جٌ جٍ جٍ جٍ يَ [سورة الجمعة: 10].

وِقال النبي عليه وسلم الله: «لِأَنْ يَحْتَطِبَ أَحَدُكُمْ حُزْمَةً عَلَى ظَهْرهِ خَيْرٌ مِنْ أَنْ يَسْأَلَ أَحَدًا فَيُعْطِيَهُ أَوْ يَمْنَعَهُ (170).

<sup>()</sup> صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب: ما جاء في ضرب شارب الخمر، برقم: (6773)، ص: 1168. () صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب: الضرب بالجريد والنعال، برقم: (6779)، ص:1169.

<sup>170</sup> صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب: كسب الرجل وعمله بيده، برقم: (2074)،

ولأهمية المال في حياة الإنسان أحاطه الشرع بسياج من الحماية، فحرم التعرض للأموال بسوء بالسرقة والنهب والإفساد، كما جاء في الحديث: عَنْ أَبِي حُرَّةَ الرَّقَاشِيِّ عَنْ عَمِّهِ قَالَ: كُنْتُ آخِذًا بِرَمَامِ نَاقَةِ رَسُولِ اللّهِ عَلَمُوسِلُم فِي أَوْسَطِ أَيَّامِ التَّشْرِيقِ أَدُودُ عَنْهُ النَّاسَ, فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ! أَتَدْرُونَ فِي أَيِّ شَهْرٍ أَنْتُمْ؟ وَفِي أَيِّ يَوْمِ النَّاسُ, فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ! أَتَدْرُونَ فِي أَيِّ شَهْرٍ أَنْتُمْ؟ وَفِي أَيِّ يَوْمِ النَّاسُ, فَقَالَ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ! أَتَدْرُونَ فِي أَيِّ شَهْرٍ أَنْتُمْ؟ وَفِي أَيِّ يَوْمِ وَالْمُ وَالْمُوا. وَسَلَامُ مَرَامٍ كَمُرْمَةً مَرَامٍ كَمُرْمَةً عَلَيْكُمْ حَرَامٌ كَمُرْمَةً مَرَامٍ. وَهُلِكُمْ هَذَا إِلَى يَوْمِ تَلْقُوْنَهُ, ثُمَّ قَالَ: يَوْمِكُمْ هَذَا إِلَى يَوْمِ تَلْقَوْنَهُ, ثُمَّ قَالَ: السَمَعُوا مِنِي تَعِيشُوا, أَلا! لَا تَظْلِمُوا, أَلا! لَا يَطْلِمُوا, أَلا! لَا يَعْلِمُوا, أَلا! لَا يَعْلِمُوا, أَلا! لَا يَعْلَمُوا, أَلا! لَا يَعْلَمُوا مِنْي إِلّا بِطِيبٍ نَفْسٍ مِنْهُ (171).

ومن أوصاف عباد الرحمن أنهم لا يسرفون ولا يقترون؛ كما قال تعالى: (ئى ئېئى ئى ئى ى ي ي ي ي ي ئج ئح) [سورة الفرقان: 67].

ونفى عنه الإيمان في حال السرقة والنهب؛ فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ اللهِ : لَا يَزْنِي الرَّانِي حِينَ يَزْنِي وَضِي اللهِ عَنْهُ عَنْهُ وَلَا يَسْرَقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ, وَلَا يَسْرَقُ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ, وَلَا يَسْرَقُ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ, وَلَا يَسْرَقُ حِينَ يَسْرَقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ, وَلَا يَسْرَقُ لَيْهُ فِيهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ, وَلَا يَسْتَهِبُ نُهْبَةً يَرْفَعُ النَّاسُ إِلَيْهِ فِيهَا أَبْصَارَهُمْ حِينَ يَشْتَهِبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ (172).

وأوجب حد السرقة على السارق، فقال تعالى: ( ن ذ ذ ت

ص: 333. 171() مسند الإمام أحمد، برقم: (20695)، 34/299، والحديث صحيح لغيره مقطعاً.

 $<sup>^{-172}</sup>$  صحيح البخاري، كتاب المظالم والغصب، باب: النهبى بغير إذن صاحبه، برقم: (2475)، ص: 400.

تٌ تُد تُ تُ تُ تُ عُطُ قُ قُ وَ المائدة: 38].

وشرع لصاحب المال الدفاع عن ماله، وإن قتل في سبيله فهو شهيد، كما جاء في الحديث عَنْ سَعِيدِ بْنِ زَيْدٍ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللُّهِ عَلَيْهُ وَسُلُّم يَقُولُ: مَنْ قَتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ, وَمَنْ قَتِلَ دُونَ دِينِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ, وَمَنْ قَتِلَ دُونَ دَمِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ, وَمَنْ قَتِلَ دُونَ أَهْلِهِ فَهُوَ شُهيدٌ(173).

وإن قتل الجاني فليس عليه دية ولا قصاص؛ فعَنْ أبِي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَهُ وَسُلُم فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَأَيْتَ إِنْ جَاءَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَخْذُ مَالِي؟ قَالَ: فَلَا تُعْطِهِ مَالَكَ. قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قَاتَلَنِي؟ قَالَ: قَاتِلْهُ. قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلَنِي؟ قَالَ: فَأَنْتَ شَهِيدً. قَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قَتَلْتُهُ؟ قَالَ: هُوَ فِي النَّارِ (174).

وقال الحافظ ابن حجر في شرح حديث: «من قتل دون ماله فهو شهيد»: قَالَ ابن بَطَّال: إنَّمَا أَدْخَلَ الْبُخَارِيِّ هَذِهِ النَّرْجَمَة فِي هَذِهِ الْأَبْوَابِ لِيُبَيِّنِ أَنَّ لِلْإِنْسَانِ أَنْ يَدْفَعَ عَنْ نَفْسِهِ وَمَالُه وَلَا شَيْءَ عَلَيْهِ, فَإِنَّهُ إِذَا كَانَ شَهِيدًا إِذًا قُتِلَ فِي ذَلِكَ, فَلَا قَوَدَ عَلَيْهِ وَلَا دِيَةَ إِذَا كَانَ هُوَ الْقَاتِلُ (<sup>175</sup>).

وقال النووي: وَاعْلَمْ أَنَّ الشَّهيد ثَلَاثَة أَقْسَام؛ أَحَدهَا: المَقْتُول فِي حَرْب بسَبَبٍ مِنْ أَسْبَاب الْقِتَال, فَهَذَا لَهُ حُكْم الشُّهَدَاء فِي ثَوَابِ الْآخِرَةُ وَفِي أَخُكَام الدُّنْيَا, وَهُوَ أَنَّهُ لَا يُغَسَّل وَلَا يُصَلَّى عَلَيْهِ. وَالثَّانِي: شَهيد فِي الثُّوَابِ دُونِ أَحْكَامِ الدُّنْيَا وَهُوَ المَبْطُونِ, وَالمَطْعُونِ, وَصَاحِب

القاصد مهدر الدم...، برقم: (140)، ص: 72.

<sup>173 ()</sup> جامع الترمذي، كتاب الديات، باب: ما جاء فيمن قتل دون ماله فهو شهيد، برقم: () جامع الدرمدي، خلاب الديات، باب. ما جاء عيم قبل دون ماله فهو سهيد، برقم. (1421)، ص: 343-343، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، والحديث في الصحيحين باختصار، صحيح البخاري، كتاب المظالم، باب: من قاتل دون ماله، برقم: (2480)، ص: 401، وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: الدليل على أن من قصد أخذ مال غيره بغير حق، كان القاصد مهدر الدم ...، برقم: (141)، ص: 72. (141) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: الدليل على أن من أخذ مال غيره بغير حق كان القاصد مهدر الدم ...، برقم: (141)، ص: 72.

<sup>175 ()</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني، 5/ 124.

الْهَدْم, وَمَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِه, وَغَيْرِهُمْ مِمَّنْ جَاءَت الْأَحَادِيثِ الصَّحِيحَة بتَسْمِيَٰتِهِ شَهِيدًا, فَهَذَا يُغَسَّلُ وَيُصَلَّى عَلَيْهِ وَلَهُ فِي الْآخِرَة ثَوَاب اَلشُّهَدَاء, وَلَا يَلْزَم أَنْ يَكُون مِثْل ثَوَابِ الْأَوَّلِ. وَالثَّالِّث: مَنْ غَلَّ فِي الْغَنِيمَة وَشِبْهِه مَنْ وَرَدَتِ الْآثَارِ بِنَفْي تَسْمِيَته شَهِيدًا إِذَا قُتِلَ فِي حَرْبُ الْكُفَّارِ فَهَذَا لَهُ حُكْم الشُّهَدَاءِ فِي الدُّنْيَا فِلَا يُغَسَّل, وَلَا يُصَلَّى عَلَيْهِ, وَلَيْسَ لَهُ ثَوَابِهِمِ الْكَامِلِ فِي الْآخِرَةِ. وَالله أَعْلَم.

وَأُمَّا أَحْكَامِ الْبَابِ فَفِيهِ جَوَازِ قَتْلِ الْقَاصِدِ لِأَخْذِ الْمَالِ بِغَيْرِ حَقٍّ؛ سَوَاء كَانَ المَالَ قَلِيلًا أَوْ كَثِيرًا لِعُمُوم الحَدِيثِ وَهَذَا قَوْلٌ لِجَمَاهِيرِ الْعُلَمَاء... وَأَمَّا قَوْله عَلَيْهِ سِله فِي الصَّائِلُ إِذَا قُتِلَ: هُوَ فِي النَّار فَمَعْنَاهُ أَنَّهُ يَسْتَحِقّ ذَلِكَ. وَقَدْ يُجَازَى، وَقَدْ يُعْفَى عَنْهُ، إِلَّا أَنْ يَكُون مُسْتَحِلًّا لِذَلِكَ بِغَيْرِ تَأُويِلِ فَإِنَّهُ يَكْفُرِ, وَلَا يُعْفَى عَنْهُ. وَالله أَعْلَم(176).

5. حفظ النسل والعرض: من أسباب البقاء التناسل بطريقة مشروعة، من أجل ذلك شرع الإسلام الزواج، وحثّ الناس عليه؛ كما جاء في الحديث: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَن اسْتَطَاعَ الْبَاءَةُ فَلْيَتَزَقَجْ؛ فَإِنَّهُ أَغَضُ لِلْبَصَرِ, وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ, وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِّعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ»(177).

كما حث على التكاثر بالأولاد، والتزوج بالولود؛ فعَنْ مَعْقِلِ بْنِ يَسَارِ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيهُ وَلِللهِ فَقَالَ: إِنِّي أَصَبْتُ امْرَأَةً ذَاتَ جَسنَبٍ وَجَمَالٍ وَإِنَّهَا لَا تَلِدُ أَفَأَتَزُوَّجُهَا؟ قَالَ: لَا تُثُمَّ أَتَاهُ الثَّانِيةَ فَنَهَاهُ, ثُمَّ أَتَاهُ الثَّالَِثَةَ فَقَالَ: تَزَوَّجُوا الْوَدُودَ الْوَلُودَ فَإِنِّي مُكَاثِرٌ بِكُمْ الأمَمَ (178).

ومن أجل حماية أعراض الناس وسمعتهم حرم الاعتداء على

شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول، 2/164. () شرح صحيح مسلم للنووي، المجلد الأول، 2/164. () محيح البخاري، كتاب النكاح، باب: من لم يستطع الباءة فليصم، برقم: (5066)،

 $<sup>^{178}</sup>$  سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب: النهي عن تزويج من لم يلد من النساء، برقم:  $^{178}$  ()  $^{2050}$  سن  $^{205}$ 

وفي الحديث فرق بين المحصن وغير المحصن؛ فعن ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ عُمَرُ: لَقَدْ خَشِيتُ أَنْ يَطُولَ بِالنَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ عُمَرُ: لَقَدْ خَشِيتُ أَنْ يَطُولَ بِالنَّاسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَا تَجِدُ الرَّجْمَ فِي كِتَابِ اللّهِ فَيَضِلُّوا بِتَرْكِ فَريضَةَ أَنْزَلَهَا اللهُ, أَلا! وَإِنَّ الرَّجْمَ حَقِّ عَلَى مَنْ زَنَى وَقَدْ أَحْصَنَ إِذَا قَامَت الْبَيِّنَةُ, أَنْ كَانَ الحَملُ, أَو الاعْتِرَافُ, قَالَ سُفْيَانُ: كَذَا حَفِظتُ, أَلا! وَقَدْ رَجَمَ رَسُولُ اللّهِ عَيْهُ اللهِ وَرَجَمْنَا بَعْدَهُ (179).

وعَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدِ الجهني رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قال: سمعت النبيّ على الله عَنْهُ قال: سمعت النبيّ على الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم عليه وسلم على الله عليه وسلم على الله ع

<sup>()</sup> صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب: الاعتراف بالزنا، برقم: (6829)، ص: 1176 . 1176 . 1176 . 1176 . 1178 . 1178 . 1178 . 1178 . 1178 .

وعَن أَبِي هُّرَيْرَةَ قَالَ: أَتَى رَسُولَ اللَّهِ عِلَيْواللَهِ رَجُلٌ مِن النَّاسِ وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ, فَنَادَاهُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي زَنَيْتُ ـ يُريدُ نَفْسَهُ ـ فَأَعْرَضَ عَنْهُ النَّبِيُ عَلَيْواللهِ, فَتَنَحَّى لِشِقَ وَجْهِهِ الَّذِي أَعْرَضَ قِبَلَهُ, فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي رَنَيْتُ, فَأَعْرَضَ عَنْهُ فَجَاءَ لِشِقِ وَجْهِ النَّبِيِّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي رَنَيْتُ, فَأَعْرَضَ عَنْهُ فَجَاءَ لِشِقِ وَجْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى نَفْسِهِ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ دَعَاهُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَاللّهِ فَقَالَ: لَا يَا رَسُولَ اللّهِ فَقَالَ: النَّهِ عَلَى اللّهِ فَقَالَ: اللّهِ فَقَالَ: الْاَهُ وَلَا اللّهِ فَقَالَ: الْمُولَ اللّهِ فَقَالَ: الْاهْبُولُ اللّهِ فَقَالَ: الْاهْبُولُ اللّهِ فَقَالَ: الْمُعَرِي مَنْ سَمِعَ جَابِرًا قَالَ: فَكُنْتُ فِيمَنْ رَجَمَهُ فَرَجَمْنَاهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ ا

هكذا أحاط الله الأعراض بهذه الأحكام الدقيقة, والعقوبات الحازمة، والحدود الصارمة، حفظاً لها من أن ينالها أحد بسوء، ومنعًا من استشراء الفساد والشر في المجتمعات الإسلامية، وحماية للإنسان من الاختلاط والضياع.

□ بعض القواعد الفقهية في باب جلب المصالح ودرء المفاسد(182):

من رحمة الله تعالى بعباده أن جعل أحكام الشريعة تدور حول مصالح العباد في الدنيا أو في الآخرة أو فيهما معاً؛ وتحث على رعاية المصالح بمراتبها الثلاث؛ الضروريات، والحاجيات، والتحسينات.

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله: «وإذا تأملت شرائع دينه التي وضعها بين عباده، وجدتها لا تخرج عن تحصيل المصالح الخالصة

181() صحيح البخاري، كتاب الحدود، باب: سؤال الإمام المقر: هل أحصنت؟، برقم: (6825).

<sup>(</sup>١٥٥٤م). (١٥٥٤م). التفاصيل فليرجع إلى مظانها في كتب الفقه والأصول، مع مراجعة كتب شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم رحمهما الله رحمة ظاهرة، ويراجع كتاب: القواعد الفقهية لأبي عبد الرحمن الجزائري.

أو الراجحة بحسب الإمكان، وإن تزاحمت قدّم أهمّها وأجلّها وإن فاتت أدناهما؛ وتعطيل المفاسد الخالصة أو الراجحة بحسب الإمكان، وإن تزاحمت عطل أعظمها فسادًا باحتمال أدناها، وعلى هذا وضع أحكم الحاكمين شرائع دينه دالة عليه، شاهدة له بكمال علمه وحكمته، ولطفه بعباده، وإحسانه إليهم» (183).

# وليعلم \_ كما ذكر الشاطبي :: أن المصالح والمفاسد ضربان:

أحدهما: ما به صلاح العالم أو فساده؛ كإحياء النفس في المصالح، وقتلها في المفاسد

والثانى: ما به كمال ذلك الصلاح أو ذلك الفساد، وهذا الثاني ليس في مرتبة واحدة بل هو على مراتب.

فإن كانت الطاعة والمخالفة تنتج من المصالح أو المفاسد أمرًا كليًا ضروريًا كانت الطاعة لاحقةً بأركان الدين، والمعصية كبيرة من كبائر الذنوب، وإن لم تنتج إلا أمرًا جزئيًا فالطاعة لاحقة بالنوافل واللواحق الفضلية، والمعصية صغيرة من الصغائر (184).

القاعدة الأولى: تحصيل أعلى المصلحتين وإن فاتت أدناهما:

قال ابن القيم رحمه الله: «إن الشريعة مبناها على تحصيل المصالح بحسب الإمكان، وأن لا يفوت منها شيء، فإن أمكن تحصيلها كلها حصلت، وإن تزاحمت ولم يمكن تحصيل بعضها إلا بتفويت البعض قُدِّم أكملها و أهمها و أشدها طلبًا للشارع»(185).

ومما يشهد له ويقويه ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عليه وسلم: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة، فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق،

<sup>183()</sup> مفتاح دار السعادة لابن القيم، المجلد الأول، 2/22. 184() الموافقات للشاطبي، 2/511-512. بتصرف يسير. 185() ينظر: مفتاح دار السعادة لابن القيم، 2/ 19، بتصرف يسير.

فقد دل الحديث على أن المصالح التي أتى بها هذا الدين متفاوتة في العلو والرتبة، فإذا كان أعلاها متمثلاً في شهادة التوحيد، وأدناها ممثلاً بإماطة الأذى عن الطريق؛ فإن ما بين هذين الطرفين من المصالح مندرج في العلو والنزول بينهما حسب مدى القرب والبعد إلى كل منهما(187).

پ پ پ پ پ پ پ

فبين أن الجهاد الذي أمروا به وإن كان مكروهاً للنفوس شاقًا عليها فمصلحته راجحة, وهو خير لهم وأحمد عاقبةً وأعظم فائدةً من التقاعد عنه، وإيثار البقاء والراحة، فالشر الذي فيه مغمور بالنسبة إلى ما تضمنه من الخير, وهكذا كل منهى عنه فهو راجح المصلحة وإن كان محبوبًا للنفوس موافقًا للهوى فمضرته ومفسدته أعظم مما فيه من المنفعة، وتلك المنفعة واللذة مغمورة مستهلكة في جنب مضرته؛ كما قال تعالى: ( ۋ ې ي بې د د ئا ئا ئہ ئہ ئو ئو ئۇ ئۇئۆ ) [سورة البقرة: 219].

فالمصالح والخيرات واللذات والكمالات كلها لا تنال إلا بحظ من المشقة، ولا يعبر إليها إلا على جسر من التعب، وقد أجمع عقلاء كل أمة على أن النعيم لا يدرك بالنعيم، وأن من آثر الراحة فاتته الراحة، فلا فرحة لمن لا همَّ له، ولا لذة لمن لا صبر له، ولا نعيم لمن لا شقاء له، ولا راحة لمن لا تعب له، بل إذا تعب العبد قليلاً استراح طويلاً، وإذا تحمل مشقة الصبر ساعة قاده لحياة الأبد، وكل

<sup>186()</sup> أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الإيمان، باب: أمور الإيمان، برقم: (9), ص: 5, ومسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب: بيان عدد شعب الإيمان...، برقم: (35), ص: 88-98, واللفظ له.

187() ينظر: القواعد الفقهية لأبي عبد الرحمن الجزائري، ص:331.

ما فيه أهل النعيم المقيم فهو صبر ساعة(188).

وبعد هذا التقعيد الرائع يمكن لنا أن نضرب بعض الأمثلة على تطبيق هذه القاعدة في باب الدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ومن ذلكم:

عندما يكون أمام الداعية مشروعان عظيم نفعهما، مثل أن ينشئ دارًا لتحفيظ القرآن الكريم، أو ينشئ مركزًا لرعاية الأيتام، فينظر هل يمكن القيام بهما جميعًا أو لا؟ فإن أمكن فحصل المصالح كلها، والحمد لله \_, وإن لم يمكن ينظر أيهما أعظم فائدةً، وأكثر نفعًا ولهذا النظر والترجيح عوامل، منها: الحاجة إلى هذا أو ذاك، فأيّ الحاجتين أكثر؟ ومنها: تعدد النفع، ونحو ذلك.

ومثال آخر: أن أكون أمام عملين، أحدهما أقوم به بمفردي، مثل أن أكتب مقالاً في صحيفة، أو مجلة ونحوها، والعمل الآخر مع مجموعة تتعاون لتقوم على طباعة كتاب يتم توزيعه على الحجاج والمعتمرين، فهل يمكن القيام بهما جميعًا، أو أحدهما؟ فإن أمكن القيام بهما جميعًا حصل المصالح كلها، وإن لم يمكن فينظر أيهما أعظم نفعًا، ولهذا وذلك عوامل كما سبق.

وبناءً على ذلك قبل أن يقدم الداعية على مشاريعه، فيتأمل ويستشير حتى يقوم بالمشروع الأكثر فائدةً، فيعظم الأجر، ويكثر، وينتشر النفع.

القاعدة الثانية: دفع أعلى المفسدتين وإن وقع أدناهما:

إن الإنسان قد يتعرض في حياته لحوادث متفرقة، وأحياناً لمواقف مضادة، وقد يضطر للإقدام على الأضرار، فإذا حصل له هذا الموقف فالشريعة تدله إلى فعل أخف الضررين، يقول ابن رجب رحمه الله: «إذا اجتمع للمضطر محرمان كل منهما لا يباح بدون

<sup>188)</sup> ينظر: مفتاح دار السعادة لابن القيم، 2/ 15، بتصرف يسير.

ضرورة، وجب تقديم أخفهما مفسدةً وأقلهما ضررًا؛ لأن الزيادة لا ضرورة إليها فلا تباح»(189).

وقال ابن القيم رحمه الله: «إن حكمة الشارع اقتضت رفع الضرر عن المكلفين ما أمكن، فإن لم يمكن رفعه إلا بضرر أعظم منه، بقّاه على حاله، وإن أمكن رفعه بالتزام ضرر دونه رفعه به».

والأدلة عليها من الكتاب والسنة كثيرة، منها قوله تعالى: (ق 

يقول ابن كثير: أي: إن كنتم قتلتم في الشهر الحرام فقد صدوكم عن سبيل الله مع الكفر به، وعن المسجد الحرام، وإخراجكم منه \_ وأنتم أهله \_ أكبر عند الله من قتل من قتلتم منهم(190).

وقوله سبحانه في قصة الخضر وموسى عليهما السلام: ( گ ئە مەھە كے كے ڭ ڭ ڭ ڭ كُ كُ وُ وُ و ) [سورة الكهف:79-81].

فدفع مفسدة غصب الملك السفنَ بمفسدة أخف، وهي خرق السفينة، واحتمل مفسدة قتل الولد ليدفع مفسدة إرهاق والديه طغيانا وكفرا التي هي أعظم وأشد من قتله.

يقول القرطبي: «في هذا من الفقه العمل بالمصالح إذا تحقق وجهها، وجواز إصلاح كل المال بإفساد بعضه ١٩٥١).

وتستعمل نفس القاعدة في تغيير المنكرات؛ حيث شرع النبي صلى الله إنكار المنكر على أمته ليحصل به المعروف، فإن أدّى الإنكار

<sup>189()</sup> القواعد لابن رجب، القاعدة: (112). 190() تفسير القرآن العظيم لابن كثير، 1/371.) 191() الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، (المجلد السادس) 11/38.

إلى ما هو أشر منه فإنه لا يسوغ إنكاره، يقول ابن القيم رحمه الله: فإذا رأيت أهل الفجور والفسوق يلعبون بالشطرنج كان إنكارك عليهم من عدم الفقه والبصيرة إلا إذا نقلتهم منه إلى ما هو أحب إلى الله ورسوله كرمى النشّاب وسباق الخيل ونحو ذلك، وإذا رأيت الفساق قد اجتمعوا على لهو ولعب أو سماع مكاء وتصدية فإن نقلتهم عنه إلى طاعة الله فهو المراد، وإلا كان تركهم على ذلك خيرًا من أن تفرغهم لما هو أعظم من ذلك، فكان ما هم فيه شاغلاً لهم عن ذلك، وكما إذا كان الرجل مشتغلاً بكتب المجون ونحوها وخفت من نقله عنها انتقاله إلى كتب البدع والضلال والسحر فدعه وكتبه الأولى، وهذا باب واسع؛ سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية قدّس الله روحه ونوّر ضريحه يقول: مررت أنا وبعض أصحابي في زمن التتار بقوم منهم يشربون الخمر، فأنكر عليهم من كان معى، فأنكرت عليه، وقلت له: إنما حرّم الله الخمر الأنها تصدّ عن ذكر الله وعن الصلاة، وهؤلاء يصدّهم الخمر عن قتل النفوس وسبى الذرية وأخذ الأموال فدعهم(<sup>192</sup>).

فقد كان رسول الله عليه وسلم يرى بمكة أكبر المنكرات و لا يستطيع تغييرها، بل لما فتح الله مكة وصارت دار إسلام عزم على تغيير البيت ورده على قواعد إبراهيم، ومنعه من ذلك \_ مع قدرته عليه \_ خشية وقوع ما هو أعظم منه، من عدم احتمال قريش لذلك لقرب عهدهم بالإسلام وكونهم حديثي عهد بكفر (193).

وكذلك من الفوائد المستخرجة من قصة صلح الحديبية أن النبي صلى الله عليه وسلم على الكفار بعض الشروط التي فيها \_ بالظاهر \_ نوع من الإهانة للمسلمين، وبخس لبعض حقوقهم؛ دفعاً لمفاسد كبرى منها. ولذلك قيل: «إن مصالحة المشركين ببعض ما فيه ضيم على

المجلد الثاني)، 3/12. بتصرف يسير. (المجلد الثاني)، 3/12-13. بتصرف يسير. (المرجع السابق، 3/12)

المسلمين جائز للمصلحة الراجحة، ودفع ما هو شر منه؛ ففيه دفع أعلى المفسدتين باحتمال أدناهما »(194).

ولهذا نهى النبي عليه وسلم عن الخروج على الأمراء؛ لأن المفسدة أعظم من المصلحة الحاصلة؛ فعن أم سلمة زوج النبي علية وسلم عن النبي عليه وسلم أنه قال: يُسْتَعْمَلُ عَلَيْكُمْ أَمَرَاعُ, فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ, فَمَنْ كَرِهَ فَقَدْ يَرِئَ ۚ وَمَنْ أَنْكَرَ فَقَدْ سَلِمَ, وَلَكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَلا ثُقَاتِلُهُمْ؟ قَالَ: لَا مَا صَلَّوْا (195).

قال ابن القيم معلقًا على هذا الحديث: إن النبي عليه وسلم شرع لأمته إيجاب إنكار المنكر ليحصل بإنكاره من المعروف كما يحبه الله ورسوله، فإذا كان إنكار المنكر يستلزم ما هو أنكر منه وأبغض إلى الله ورسوله فإنه لا يسوغ إنكاره، وإن كان الله يبغضه ويمقت أهله، وهذا كالإنكار على الملوك والولاة بالخروج عليهم؛ فإنه أساس كل شر وفتنة إلى آخر, ومن تأمل ما جرى على الإسلام في الفتن الكبار والصغار، رآها من إضاعة هذا الأصل وعدم الصبر على منكر، فطلب إزالته، فتولد منه ما هو أكبر منه؛ ولهذا لم يأذن في الإنكار على الأمراء باليد؛ لما يترتب عليه من وقوع ما هو أعظم منه، كما وجد سواء (<sup>196</sup>).

فنخلص إلى القول مما سبق أنه إذا تعارضت المصلحة والمفسدة قدّم أرجحهما، ويدفع أعلى الضررين باحتمال أدناهما.

القاعدة الثالثة: درء المفاسد أولى من جلب المصالح:

المراد بهذه القاعدة أنه إذا تعارض مفسدة ومصلحة، وكانت المفسدة أعظم من المصلحة، وجب تقديم دفع المفسدة، وإن استلزم

<sup>194()</sup> زاد المعاد لابن القيم، 3/306. 195() صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب الإنكار على الأمراء فيما يخالف الشرع وترك قتالهم ما صلوا، برقم: (1854)، ص: 832-833. 196() إعلام الموقعين لابن القيم، (المجلد الثاني)، 3/12. بتصرف يسير.

ذلك تفويت المصلحة؛ لأن اعتناء الشارع بدفع المنهيات أشد من اعتنائه بفعل المأمورات، لقوله على السلام: «إِذَا أَمَرْتُكُمْ بِشَيْءٍ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ، وَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَدَعُوهُ» (197).

وقوله تعالى: ( و ي ي بېدد ئا ئا ئه ئه ئو ئو ئۇ ئۇئۆ )[سورة البقرة: 219].

فحرم الله الخمر والميسر؛ لأن مفسدتهما أعظم من مصلحتهما.

قال ابن كثير: أما إثمهما فهو في الدين وأما المنافع فدنيوية؛ من حيث إن فيها نفع البدن, وتهضيم الطعام، وإخراج الفضلات، وتشحيذ بعض الأذهان، ولذة الشدة المطربة التي فيها، كما قال حسان ابن ثابت في جاهليته:

## ونشربها فتتركنا ملوكأ وأسدأ لا ينهنهها اللقاء

وكذا بيعها والانتفاع بثمنها، وما كان يقمِّشه بعضهم من الميسر فينفقه على نفسه أو عياله، ولكن هذه المصالح لا توازي مضرته ومفسدته الراجحة؛ لتعلقها بالعقل والدين، ولهذا قال تعالى: ( ئو ئو

<sup>197()</sup> القواعد الفقهية للجزائري، والحديث رواه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب: الاقتداء بسنن رسول الله عليه وسلم، برقم: (7288)، ص: 1254، ورواه مسلم في كتاب الحج، باب: فرض الحج مرة في العمر، برقم: (1337)، ص: 564، واللفظ له.

ئۇ ئۇئۆ ) (<sup>198</sup>).

وأما من السنة فما رواه أبو هريرة ا: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عليه وسلم الله لَعَنَ زُوَّارَاتِ الْقَبُورِ» (199).

فنهى النبي صلى الله النساء من زيارة القبور، ولعن عليهن \_ مع ما فيها من مصلحة ظاهرة \_ لئلا يفضى ذلك إلى مفسدة أعظم منها؟ من فتنة الأحياء، وإيذاء الأموات، وقلة صبر هن، وكثرة جز عهن.

يقول ابن القيم :: أما النساء فإن هذه المصلحة وإن كانت مطلوبة منهن، لكن ما يقارن زيارتهن من المفاسد التي يعلمها الخاص والعام؛ من فتنة الأحياء، وإيذاء الأموات، الفساد الذي لا سبيل إلى منعه إلا بمنعهن، أعظم مفسدة من مصلحة يسيرة تحصل لهن بالزيارة، والشريعة مبناها على تحريم الفعل إذا كانت مفسدته أرجح من مصلحته، ورجحان هذه المفسدة لا خفاء به؛ فمنعُهن من الزيارة من محاسن الشريعة(200).

وفي عالمنا التربوي والدعوى اليوم نحتاج إلى فقه دقيق لهذه القاعدة، فكثير من الإشكالات راجعة إلى عدم فقه هذه القاعدة، وعلى سببل المثال:

- على مستوى الأسرة خروج المرأة لإلقاء محاضرة لمجموعة النساء، ولكن هذا يتعارض مع تركها رضيعها عند خادمة عددًا من الساعات
- ومثله: المشاركة في ندوة مع علم الأب عدم خروج أبنائه للصلاة، أو غلبة ظنه أن يخرجوا مع أصدقاء السوء.
- ومثله: خروج الابن في نزهة، أو رحلة دعوية، مع ترك

العظيم لابن كثير، 1/373. أوران العظيم لابن كثير، 1/373. أوران العظيم لابن كثير، 1/373. أوران القبور النساء، برقم: (1056)، ص: 255, وقال: هذا حديث حسن صحيح. (1056)، السنن، 4/349.

والده أو والدته أو أسرته مع حاجتهم إليه.

- وعلى مستوى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في المجتمع أن يحرص المعلم على تحفيظ بعض الطلاب القرآن الكريم على علاوة على المقرر، ولكن هذا سيترتب عليه ثقل القرآن الكريم على الطلاب ورد فعلهم عليه، فدرء المفسدة مقدم على جلب المصلحة.

وعلى العاقل من المربين والدعاة موازنة أعمالهم في ضوء هذه القاعدة العظيمة.

القاعدة الرابعة: تقديم المصلحة الراجحة على المفسدة المرجوحة:

إذا دار الفعل بين مصلحة ومفسدة، وكانت المصلحة أرجح من المفسدة، فلا بد من تقديم المصلحة مع التزام المفسدة، ودليله قوله تعالى: (ك  $\dot{\Sigma}$   $\dot{\Sigma}$ 

فالقصاص فيه الحياة للأمة، وإماتة الفتنة، ولو تضرر القاتل بالقتل.

قال ابن كثير: يقول تعالى: وفي شرع القصاص لكم ـ وهو قتل القاتل ـ حكمة عظيمة لكم، وهي بقاء المهج وصونها؛ لأنه إذا علم القاتل أنه يقتل انكف عن صنيعه، فكان في ذلك حياة النفوس. وفي الكتب المتقدمة: القتل أنفى للقتل، فجاءت هذه العبارة في القرآن أفصح، وأبلغ، وأوجز (201).

فقتل الجاني قصاصًا فيه نوع مفسدة، ولكن المصلحة الحاصلة بها أضعاف أضعاف تلك المفسدة، فلذا تُقدَّم ما فيه مصلحة محققة على مفسدة حقيرة، فلولا القصاص لفسد العالم، وأهلك الناس بعضهم بعضًا، وبالقصاص تحقن الدماء وتحفظ المهج.

201) تفسير القرآن العظيم لابن كثير، 1/301.

التلفظ بكلمة الكفر مفسدة محرمة، لكنه جائز بالحكاية والإكراه إذا كان قلب المكره مطمئنًا بالإيمان؛ لأن حفظ المهج والأرواح أكمل مصلحة من مفسدة التلفظ بكلمة لا يعتقدها الجنان.

ومن السنة ما جاء عن حُميْد بْن عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ أَنَّ أُمَّهُ أُمَّ كُلْثُوم بِنْتَ عُقْبَةَ بْنِ أَبِي مُعَيْطٍ - وَكَانَتْ مِن المُهَاجِرَاتِ الْأُولِ اللَّاتِي كُلْثُوم بِنْتَ عُشْبِهِ مِنْ أَبِي مُعَيْطٍ - وَكَانَتْ مِن المُهَاجِرَاتِ الْأُولِ اللَّاتِي بَايَعْنَ النَّبِيَ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَهُوَ بَايَعْنَ النَّاسِ, وَيَقُولُ خَيْرًا وَيَنْمِي يَقُولُ: لَيْسَ الْكَذَابُ الَّذِي يُصْلِحُ بَيْنَ النَّاسِ, وَيَقُولُ خَيْرًا وَيَنْمِي كَذِبً إِلَّا فِي تَكِنْ النَّاسِ, وَحَدِيثُ الرَّجُلِ عَيْنَ النَّاسِ, وَحَدِيثُ الرَّجُلِ الْمَرْأَتَهُ وَحَدِيثُ المَرْأَةِ زَوْجَهَا (202).

فرخص النبي علية وسلم الكذب في هذه المواقع الثلاثة؛ لأن مصلحة الحرب، والإصلاح بين الناس، وبين الزوجين أرجح من مفسدة الكذب. والإسلام يحرص على الوفاق والوئام؛ لأنه يستنتج منه فوائد كثيرة، كما يحذر من التفرقة والخلاف؛ لأنه يؤدي إلى مفاسد عظيمة.

ومثله في عالم اليوم: التضحية في راحة الإنسان، وعلى حساب بعض أموره الأسرية، أو التجارية في ضوء تحقق مصلحة راجحة؛ كأن يعمل الداعية أو المربي لمشروع تربوي ولو أدى إلى مفسدة مرجوحة، لكن المصلحة من هذا المشروع ظاهرة فيقدم، وعلى هذا كثير من أحكام الشريعة.

والفرق بين هذه القاعدة وسابقتها أن هذه ظاهرة الوضوح في

صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب: تحريم الكذب وبيان ما يباح منه، برقم: (2605)، ص: 1137.

المصالح، والمفسدة مغمورة في ضوء هذه المصالح، أما تلك فالتعارض واضح بينهما

القاعدة الخامسة: إذا تعارض حاظر ومبيح قدم الحاظر احتياطاً:

والمراد بهذه القاعدة أنه إذا تعارض دليلان، أحدهما يقتضي التحريم والآخر يقتضى الإباحة غلب جانب التحريم.

يقول العلامة القرافي: يحتاط الشرع في الخروج من الحرمة إلى الإباحة أكثر من الخروج من الإباحة إلى الحرمة؛ لأن التحريم يعتمد المفاسد فيتعين الاحتياط له، فلا يقدم على محل فيه مفسدة إلا بسبب قوى يدل على زوال تلك المفسدة، أو يعارضها ويمنع الإباحة ما فيه من مفسدة بأيسر الأسباب دفعاً للمفسدة بحسب الإمكان(203).

والدليل عليه قول النبي عليه وسلم: «الحَلَالُ بَيِّنٌ, وَالحَرَامُ بَيِّنٌ, وَبَيْنَهُمَا مُشْبَهَاتٌ لَا يَعْلَمُهَا كَثِيرٌ مِن النَّاسِ, فَمَن اتَّقَى المُشْبَّهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ كَرَاع يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ أَنْ يُوَاقِعَهُ, أَلَا وَإِنَّ لِكُلَّ مَلِكٍ حِمَّى, أَلَا إِنَّ حِمَى اللَّهِ مَحَارِمُهُ, أَلَا وَإِنَّ فِي الجَسندِ مُضْغَةَ إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الجَسندُ كُلُّهُ. وَإِذًا فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ إِلَّا وَهِيَ الْقَلْبُ ( 204 ).

قال ابن حجر: «فِيهِ تَقْسِيم الْأَحْكَام إِلَى ثَلَاثَة أَشْيَاء, وَهُوَ صَحِيح؛ لِأَنَّ الشَّيْءَ إِمَّا أَنْ يُنَصَّ عَلَى طَلَبِهِ مَعَ الْوَعِيدِ عَلَى تَرْكِهِ, أَوْ يُنَصِّ عَلَى تَرْكِهِ مَعَ الْوَعِيدِ عَلَى فِعْلِهِ, أَوْ لَا يُنَصَّ عَلَى وَاحِدٍ مِنْهُمَا ۗ فَالْأُوَّلِ الْحَلَالِ الْبَيِّنَ, وَالثَّانِي الْحَرَامِ الْبَيِّن, وَالثَّالِثُ مُشْتَبِهٌ لِخَفَائِهِ فَلَا يُدْرَى هَلْ هُوَ حَلَال أَوْ حَرَام؟ وَمَا كَانَ هَذَا سَبِيله يَنْبَغِي اجْتِنَابُهُ؛ لِأَنَّهُ

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup>() كتاب الفروق للعلامة شهاب الدين القرافي، 3/154. () صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب: فضل من استبرأ لدينه، برقم: (52)، ص: 12, واللفظ له. وصحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب: أخذ الحلال وترك الشبهات، برقم: (1599)، ص: 698.

إِنْ كَانَ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ حَرَامًا فَقَدْ بَرِئَ مِنْ تَبِعَتِهَا, وَإِنْ كَانَ حَلالًا فَقَدْ أُجِرَ عَلَى تَرْكِهَا بِهَذَا الْقَصْد»(205).

وقوله عليه وسلم: «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك» (206).

قال صاحب التحفة: وَالْمَعْنَيِ أَثْرُكُ مَا تَشُكُ فِيهِ مِن الْأَقُوالِ وَالْأَعْمَالِ أَنَّهُ مَنْهِيٍّ عَنْهُ أَوْ لَا, أَوْ سُنَّةٌ أَوْ بِدْعَةٌ, وَاعْدِلْ إِلَى مَا لَا تَشُكُ فِيهِ مِنْهُمَا, وَالْمَقْصُودُ أَنْ يَبْنِيَ الْمُكَلَّفُ أَمْرَهُ عَلَى الْيَقِينِ الْبَحْتِ, وَالتَّحْقِيقِ الْصِّرْفِ, وَيَكُونَ عَلَى بَصِيرَةٍ فِي دِينِهِ(207).

وفي الحديث دلالة صريحة على الأخذ بالاحتياط، وترك ما به بأس إلى ما لا بأس به.

\* \* \*

وهذه القاعدة تفيد في معرفة أحكام وسائل الدعوة الجديدة التي يتعارض فيها دليلان، أو اجتهادان، فمن عوامل الترجيح هذه القاعدة، ولا شك أن تطبيقها يحتاج إلى مجتهد يستطيع إعمال الأدلة، والقدرة على إنزالها على المسألة بعينها، والوسائل كثيرة في عالم اليوم، مثل: الأناشيد، والتمثيل، الصور الإلكترونية، المشاركة في ميادين تتأرجح فيها المفاسد والمصالح، وغيرها.

والفائدة هنا أن نقول: عدم الاستعجال في الحكم مع عدم لوم المجتهد إذا اجتهد مع بيان الدليل، لا مطلق الاندفاع للجديد، وأن وسيلة جديدة يجب الإفادة منها، ولا مطلق الرد لاستنكار الجديد.

□ ومن فروع هذا المبحث: سد الذرائع والوسائل المؤدية المي المفسدة:

لما كانت الشريعة لا تخرج عن تحصيل المصالح الخالصة أو

<sup>205()</sup> فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، 4/ 291، بتصرف يسير. (206) حامع الترمذي، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب: حديث اعقلها وتوكل...، برقم: (2518), ص: 572، وقال: هذا حديث حسن صحيح. (2518). شرح جامع الترمذي للمباركفوري، 3/322.

الراجحة بحسب الإمكان، وإن تزاحمت قدّم أهمّها وأجلّها، وتعطيل المفاسد الخالصة أو الراجحة بحسب الإمكان، وإن تزاحمت عطّل أعظمها فسادًا باحتمال أدناها, ولما كانت المقاصد لا يتوصل إليها إلا بأسباب وطرق تفضي إليها كانت طرقها وأسبابها تابعة لها معتبرة بها، فوسائل المحرمات والمعاصي في كراهتها والمنع منها بحسب إفضائها إلى غاياتها وارتباطاتها بها، ووسائل الطاعات والقربات في محبتها والإذن فيها بحسب إفضائها إلى غايتها، فوسيلة المقصود تابعة للمقصود، وكلاهما مقصود... فإذا حرم الرب تعالى شيئاً وله وتثبيتًا له ومنعًا أن يقرب حماه، ولو أباح الوسائل والذرائع المفضية وتثبيتًا له ومنعًا أن يقرب حماه، ولو أباح الوسائل والذرائع المفضية إليه لكان ذلك نقضًا للتحريم. ومن تأمل مصادر ها ومواردها علم أن ونهى عنها (208).

والأدلة عليها من وجوه:

الأول: قوله تعالى: (هه عصر عصر الله علم الأول: قوله تعالى: (هه علم عصر الله علم الله

فحرم الله تعالى سب آلهة المشركين \_ مع كون السب غيظاً وحميةً لله وإهانةً لآلهتهم \_ لكونه ذريعة إلى سبهم الله تعالى.

الثاني: قوله تعالى: (ئۆئۆئۈئۈ ئى ئى ئىنىئى) [سورة النور: 31].

فمنعهن من الضرب بالأرجل وإن كان جائزًا في نفسه؛ لئلا يكون سببًا إلى سمع الرجال صوت الخلخال, فيثير ذلك دواعي الشهوة منهم إليهن.

الثالث: قوله تعالى: (هه عصے خَصَاتُكُكُوُوُوْوْ) [سورة النور: 58].

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>() إعلام الموقعين لابن القيم، (المجلد الثاني)، 3/108-109, بتصرف يسير.

أمر تعالى ممالك المؤمنين ومن لم يبلغ منهم الحلم أن يستأذنوا عليهم في هذه الأوقات الثلاثة؛ لئلا يكون دخولهم هجمًا بغير استئذان فيها ذريعة إلى اطلاعهم على عوراتهم وقت إلقاء ثيابهم عند القائلة والنوم واليقظة.

الرابع: قوله تعالى لكليمه موسى وأخيه هارون عليهما السلام، (تُلافه مهم، ههه هه على السورة طه:43-44].

فأمر تعالى أن يلينا القول لأعظم أعدائه وأشدهم كفرًا وأعتاهم عليه؛ لئلا يكون إغلاظ القول له مع أنه حقيق به ذريعة إلى تنفيره وعدم صبره لقيام الحجة، فنهاهم عن الجائز؛ لئلا يترتب عليه ما هو أكره إليه تعالى.

الوجه الخامس: أنه تعالى نهى المؤمنين في مكة عن الانتصار باليد، وأمرهم بالعفو والصفح؛ لئلا يكون انتصارهم ذريعة إلى وقوع ما هو أعظم مفسدة من مفسدة الإغضاء واحتمال الضيم، ومصلحة حفظ نفوسهم ودينهم وذريتهم راجحة على مصلحة الانتصار والمقابلة.

الوجه السادس: أنه تعالى نهى عن البيع وقت نداء الجمعة؛ لئلا يتخذ ذريعة إلى التشاغل بالتجارة عن حضورها.

الوجه السابع: أن النبي عليه وسلم كان يكف عن قتل المنافقين \_ مع كونه مصلحة \_ لئلا يكون ذريعة إلى تنفير الناس عنه، وقولهم: إن محمدًا يقتل أصحابه؛ فإن هذا القول يوجب النفور عن الإسلام ممن دخل فيه ومن لم يدخل فيه، ومفسدة التنفير أكبر من مفسدة ترك قتلهم، ومصلحة التأليف أعظم من مصلحة القتل

الوجه الثامن: أن النبي عليه والله حرم الخلوة بالأجنبية ولو في إقراء القرآن، والسفر بها ولو في الحج وزيارة الوالدين، سدًا لذريعة ما يحاذر من الفتنة و غلبات الطباع.

الوجه التاسع: أن الله تعالى أمر بغض البصر \_ وإن كان إنما يقع على محاسن الخلقة والتفكر في خلق الله \_ سداً لذريعة الإرادة والشهوة المفضية إلى المحظور.

الوجه العاشر: أن النبي عليه وسلم الله نهى عن بناء المساجد على القبور، ونهى عن تجصيص القبور، واتخاذها مساجد، وعن الصلاة البها؛ لئلا يكون ذلك ذريعة إلى اتخاذها أوثانًا والإشراك بها، وحَرَّمَ ذلك على من قصده ومن لم يقصده بل قصد خلافه سدًا للذريعة.

الوجه الحادي عشر: أن النبي عليه وسلم نهى عن التشبه بأهل الكتاب في أحاديث كثيرة؛ وسِرُّ ذلك أن المشابهة في الهدي الظاهر ذريعة إلى الموافقة في القصد والعمل.

الوجه الثاني عشر: أن النبي عليه وسلم حرّم الجمع بين المرأة وعمتها، والمرأة وخالتها؛ لأن ذلك ذريعة إلى القطيعة المحرمة

الوجه الثالث عشر: وكذلك حرّم نكاح أكثر من أربع نساء؛ لأن ذلك ذريعة إلى الجور.

الوجه الرابع عشر: وكذلك نهى عن قتال الأمراء والخروج على الأئمة سدًا لذريعة الفساد العظيم والشر الكثير بقتالهم كما هو الواقع؛ فإنه حصل بسبب قتالهم والخروج عليهم أضعاف أضعاف ما هم عليه، والأمة في بقايا تلك الشرور إلى الآن، ولذلك قال: «إذا بويع للخليفتين فاقتلوا الآخر منهما»(209) سدًا لذريعة الفتنة.

فحقيق بمن اتقى الله وخاف نكاله أن يحذر الطرق والوسائل المؤدية إلى المحارم، ولا يستحلها بأنواع المكر والاحتيال, وليعلم أن تجويز الحيل يناقض سدّ الذرائع مناقضة ظاهرة؛ فإن الشارع يسد الطريق إلى المفاسد بكل ممكن، والمحتال يفتح الطريق إليها بحيلة، فالأدلة الماضية تدل على تحريم الحيل والعمل بها والإفتاء بها في

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>() صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب: إذا بويع لخليفتين، برقم: (1853)، ص: 832.

دين الله(210).

وبناءً على هذا الأصل: يتوجب على الداعية أن يتنبه في حال تطبيق هذه القاعدة إلى أمرين أساسيين، أولهما: إعمال القاعدة وعدم إهمالها فقد أعملها الفقهاء في الأحكام، فكذلك يجب إعمالها في الدعوة، والأمثلة على هذا كثيرة: مثل عدم بيان تفصيل حكم من الأحكام للعامة؛ لأن هذا فيه فتنة لهم في دينهم، فتسد هذه الذريعة لئلا يتوصل بها إلى الفتنة، ومن ذلك: الأعمال التي قد تكون مشروعة في أصلها ولكن يترك العمل بها لئلا تؤدي إلى محظور؛ مثل سب ألهة الكفار ومعتقداتهم لئلا يسب الله جل وعلا. وغيرها من الأمثلة كثيرة.

أما الأمر الثاني فهو: عدم المبالغة في إعمال هذه القاعدة، فتؤدي هذه المبالغة إلى حرمانها من وسائل مفيدة، مثل عدم الدعوة من خلال شاشة التلفزيون؛ فمنع الدعوة من خلالها يؤدي إلى حرمان وصول الخير إلى أمة كثيرة من الناس، ومثلت بهذا المثال مع التنبيه أن هذا الحكم ليس على إطلاقه فيحتاج إلى تفصيل، ولكن التمثيل للتصور.

#### □ ما من نص إلا و هو موافق للعقل:

كما ذكرنا فيما سبق أن الشريعة جاءت لجلب المصالح ودفع المفاسد مع بيان الأدلة من الكتاب والسنة، فليعلم إن أصولها لا تخالف القياس الصحيح أيضاً؛ لأنها دين الفطرة، فطرة الله التي فطر الناس عليها، كما قال تعالى: (كَ كَدُ وُو وَوْ وُو وُو وَوْ وَوْ وَوَ وَ وَ يَبِيدنا مَا عَلَى مَعْ وَمُو نُونُو وَ الروم: 30-31].

قال ابن القيم: قال شيخنا: وما عرفت حديثًا صحيحًا إلا ويمكن تخريجه على الأصول الثابتة، قال: وقد تدبرت ما أمكنني من أدلة

<sup>210)</sup> ينظر: إعلام الموقعين لابن القيم، (المجلد الثاني)، 3/110-126, بتلخيص.

الشرع فما رأيت قياسًا صحيحًا يخالف حديثًا صحيحًا، كما أن المعقول الصحيح لا يخالف المنقول الصحيح، بل متى رأيت قياسًا يخالف أثرًا فلا بد من ضعف أحدهما، لكن التمييز بين صحيح القياس وفاسده مما يخفى كثير منه على أفاضل العلماء فضلاً عمن هو دونهم (<sup>211</sup>).

وقال: ليس في الشريعة شيء يخالف القياس، ولا في المنقول عن الصحابة الذي لا يعلم لهم فيه مخالف، وأن القياس الصحيح دائر مع أوامرها ونواهيها وجوداً وعدمًا، كما أن المعقول الصحيح دائر مع أخبارها وجودًا وعدمًا، فلم يخبر الله ولا رسوله بما يناقض صريح العقل، ولم يشرع ما يناقض الميزان والعدل(212).

لأنه دين رب العالمين الذي ارتضاه للبشرية جمعاء، كما قال تعالى: (چچچچچچچچديدددد) [سورة المائدة: 3], وقال تعالى: (چچچچ چچ) [سورة آل عمران:19]. وقال تعالى: (قَفَقَج ججججججججج) [سورة أل عمران:85], وأنكر على من يرضى بغير هذا الدين، فقال تعالى: (د التناقض والخلاف فيه؛ كما قال تعالى: (چڇڇڇڇ ۾ ڍڍڍڌڐڐڐڐ) [سورة النساء:82].

وبناءً على ذلك فنجتهد بالعمل في الأدلة الشرعية مع ما يقتضي العقل القياس عليه من وسائل الدعوة وغيرها، وهذا أصل مفيد إذًا أعمل، وبخاصة في الجديد من الوسائل، أو المواقف، والأحداث التي تتطلب رؤية للعمل الدعوي، ومنهاجًا يسير عليه، ومع هذا فليعلم أن المقصود بالقياس: القياس الصحيح الذي يستطيع إعماله المجتهد من العلماء والدعاة، أصحاب البصيرة والتأمل والنظر.

وفي الختام: هذه بعض المبادئ الأساسية في هذه القاعدة

الموقعين لابن القيم، (المجلد الأول)، 2/39.  $(2/39)^{21}$  (المجلد الأول)، 2/22.  $(2/3)^{21}$ 

العظيمة التي تعد نبر اسًا لسالك الطريق, ووقفات مشرقة في رحاب هذا الحديث الشريف فهمًا ودراسة واستنباطاً للأحكام القيمة والدروس النافعة لكل مسلم، ولكل مستقيم على هذا الدين، ولكل من يريد رفعة درجاته وتكفير سيئاته، ولكل داعية يريد سلوك صراط

بعوب معسى. (چچیدددددررر) [سورهٔ یوسف: ۱۵۵].

# حديث «بول الأعرابي في المسجد» الخاتم ق

الحمد لله الذي هدانا لهذا، وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على النبي الخاتم، المبعوث رحمة للعالمين، أما يعد:

فقد قضينا أوقات طيبة, مع هذا الحديث العظيم الذي يحتوي على المعاني الطيبة، والمفاهيم العالية، ومن أهم ما خرجنا به من القضايا العظيمة التي أشار إليها الحديث:

- O أن النبي عليه وسلم بعث رحمةً للعالمين كافةً.
- وأن النبي عليه وسلم كان حريصًا على المؤمنين رءوفاً رحيماً بهم.
- و أن النبي عليه وطله كان يحرص على تعليم الصحابة وتربيتهم مصداقًا لقوله تعالى: (ٺٺٺٺٿٿٿٿٿ طلطق قق ققق ققق الورة الجمعة:2].
- وقولە تعالى: (ۋېېبېدئائائىئى ئوئوئۇئۇئۆئۆئۈئىئ ئىيئې ئىيئې ئىيئې) [سورة آل عمران: 164].
- وأنه كان يجلس مع أصحابه عامةً في المسجد لحل مشاكلهم،
   والنظر في أمور هم.
- O وأن المساجد لها مكانة خاصة في الشريعة؛ فلا بد من مراعاة قدسيتها، وجعلها في موضع محترم. ولكن استعمالها في أعمال مباحة غير الصلاة والذكر لا ينقص من مكانتها، ولا يعرضها للإهانة.
- O كما تعرضنا لمسائل فقهية من حكم نجاسة بول الآدمي، وكيفية تطهيره، وصيانة المساجد وتنزيهها عن الأقذار والقذى, والبيع والشِّراء وسائر العقود وما في معنى ذلك.

و وكما تعرفنا من خلال هذه العجالة السريعة على فضل العلم والدعوة, وشدَّة الحثّ عليهما, وبيان بعض الآداب والصفات التي يجب أن يتحلى بها الداعية, واستعمال الحكمة في الدعوة، وبعض النماذج المشرقة الدعوية المليئة بالحكمة من حياة النبي عليه وسلم.

O وقبل الختام تحدثنا بشيء من الإيجاز عن قاعدة المصالح والمفاسد في الشريعة، وبعض جوانبها المشرقة، مع ذكر بعض القواعد الفقهية في هذا الباب، وذكر بعض التطبيقات الدعوية عليها، ثم الخاتمة.

أسأل الله تعالى أن ينفع بهذه الكلمات، وأن يجعلها من المدخرات في الحياة وبعد الممات, حقق الله الآمال وسدد الخطى، وعلمنا ما ينفعنا، ونفعنا بما علمنا إنه عليم حكيم, وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

كتبه فالح بن محمد بن فالح الصغيّر ص . ب. 17999 الرياض 11494 البريد الإلكتروني:.com falehmalsgair@yahoo

\* \* \*

# 121 حديث «بول الأعرابي في المسجد» الفهرس

| 23<br>23<br>24<br>27<br>38<br>38<br>48<br>37<br>57<br>75<br>77<br>77 | 1- المقدمة 2- نص الحديث 3- الوقفة الأولى: تخريج الحديث 4- الوقفة الثانية: شرح مفردات الحديث 5- الوقفة الثانية: مجالس النبي عليه الله مع أصحابه في المسجد المعتبدة المربعة: أحكام فقهية في الحديث المعلب الأول: المسجد وأحكامه المطلب الثاني: مكانة المسجد المطلب الثاني: مكانة المسجد المطلب الثاني: وظائف المسجد المطلب الثاني: وظائف المسجد المطلب الرابع: الأعمال المشروعة في المسجد المطلب المجالب المعالمة بول المسجد المبحث الثاني: تطهير النجاسة من المسجد المبحث الثاني: تجاسة بول الآدمي وكيفية تطهير ها المبحث الرابع: احترام المسجد وتنزيهه عن الأقدار المبحث الثاني: الحكمة في الدعوة إلى الله المبحث الثاني: الحكمة في الدعوة المبحث الثاني: بعض الأمثلة من سيرة النبي عليه الله المبحث الثاني: بعض الأمثلة من سيرة النبي عليه الدعوية المبحث الثاني: قاعدة المصالح والمفاسد وتطبيقاتها الدعوية المبحث الثاني قاعدة المصالح والمفاسد وتطبيقاتها الدعوية |
|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                      | 100<br>أولاً: دلالة الحديث على قاعدة المصالح والمفاسد<br>102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                      | 201<br>ثانياً: معيار المصلحة والمفسدة في الشريعة<br>103                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                      | ثالثاً: ليس القصد من التكاليف الشرعية الإعنات<br>110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 111                                                                  | رابعاً: مقاصد الشريعة<br>خامسا: أهم المصالح المراعاة بها في الشريعة<br>113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                      | • حفظ الدين<br>113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|                                                                           | 128                 |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| أحاديث في الدعوة والتوجيه (15)                                            | سلسلة               |
| حفظ النفس                                                                 | •<br>115            |
| حفظ العقل                                                                 | •                   |
| حفظ المال                                                                 | 118                 |
| בפש ונאוט                                                                 | 119                 |
| حفظ النسل و العرض                                                         | •                   |
| ادسًا: بعض القواعد الفقهية في باب جلب المصالح ودفع                        | 122                 |
| فاسد                                                                      | الم                 |
| 12 القاعدة الأولى: تحصيل أعلى المصلحتين وإن فاتت أدناهما                  | 25                  |
|                                                                           |                     |
| 126<br>ا <b>لقاعدة الثانية:</b> دفع أعلى المفسدتين وإن وقع أدناهما<br>120 |                     |
| 129<br>القاعدة الثالثة: درء المفاسد أولى من جلب المصالح                   |                     |
| 132<br>ا <b>لقاعدة الرابعة:</b> تقديم المصلحة الراجحة على المفسدة         |                     |
| المرجوحة أأسيا                                                            |                     |
| 135<br>القاعدة الخامسة: إذا تعارض حاظر ومبيح قدم الحاظر                   |                     |
| احتياطًا                                                                  |                     |
| 137<br>ايعًا: سد الذرائع والوسائل المؤدية إلى المفسدة                     | 114                 |
| 13                                                                        |                     |
| الخاتمة                                                                   | , ; <u> </u>        |
| لفهر س                                                                    | 14 <i>1</i><br>\-11 |
|                                                                           | 149                 |
| * * *                                                                     |                     |